

### **DIPLOMARBEIT**

Titel der Diplomarbeit

# Die bildlichen Darstellungen des Poseidon in Attika in archaischer und klassischer Zeit

## Verfasserin Marie Antonie Röder

angestrebter akademischer Grad
Magistra der Philosophie (Mag. phil.)

Wien, im Februar 2009

Studienkennzahl It. Studienblatt: A 314

Studienrichtung It. Studienblatt: Klassische Archäologie

Betreuerin: Univ.-Prof. Dr. Marion Meyer

#### **VORWORT**

Durch einen sehr beeindruckenden exkursionsbedingten Aufenthalt in Athen und im attischen Umland zu Beginn meiner Studienzeit in Wien ist mein besonderes Interesse an der Bilderwelt jener griechischen Landschaft geweckt worden. Aus diesem Grund lag es für mich nahe, ein Diplomarbeitsthema in einem entsprechenden Themenbereich zu wählen. Diesem Wunsch ist Frau Prof. Dr. Marion Meyer gerne nachgekommen und hat mich schnell für die interessante und vielversprechende Fragestellung der vorliegenden Untersuchung begeistern können.

Ihr gilt auch mein größter Dank. Sie hat nicht nur meine Arbeit mit unerschütterlicher Geduld, konstruktiver Kritik und einer Vielzahl von wertvollen Gedankenanstößen bereichert, sondern auch der persönlichen Betreuung und all meinen Fragen stets sehr viel Zeit gewidmet.

Zudem möchte ich all meinen Freunden und Kommilitonen danken, die mich während der gesamten Zeit unterstützt und ertragen haben. Mein ganz besonderer Dank geht an meine Familie und speziell an meine Mutter, die sich wie keine zweite Person kontinuierlich in die Arbeit hineingedacht und diese mit nützlichen und vor allem ordnenden Gedanken bereichert hat.

| 1                                                                                             | Eir | nleitung           |                                         | 5  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------------|-----------------------------------------|----|
|                                                                                               | 1.1 | FRAGESTEL          | LUNG                                    | 6  |
|                                                                                               | 1.2 | METHODISC          | CHES VORGEHEN                           | 7  |
|                                                                                               | 1.3 |                    | GSGESCHICHTE                            |    |
|                                                                                               | _,_ |                    |                                         |    |
| 2                                                                                             | Po  | seidon in o        | der attischen Vasenmalerei              | 13 |
|                                                                                               | 2.1 | NARRATIVE          | E DARSTELLUNGSKONTEXTE                  | 13 |
|                                                                                               | 2.  | 1.1 Hochz          | eit des Peleus und der Thetis           | 13 |
|                                                                                               | 2.  | 1.2 Athena         | ageburt                                 | 15 |
|                                                                                               |     | 2.1.2.1            | Die frühesten Darstellungen             |    |
|                                                                                               |     | 2.1.2.2            | Chronologische Entwicklung              |    |
|                                                                                               |     | 2.1.2.3            | Interpretation                          |    |
|                                                                                               |     | 2.1.2.4            | Zusammenfassung                         | 23 |
|                                                                                               | 2.  | 1.3 Gigant         | tomachie                                | 24 |
|                                                                                               |     | 2.1.3.1            | Vorbemerkungen                          | 24 |
|                                                                                               |     | 2.1.3.             | 1.1 Die frühesten Darstellungen         | 24 |
|                                                                                               |     | 2.1.3.             | $\sigma$                                |    |
|                                                                                               |     | 2.1.3.2<br>2.1.3.3 | Chronologische Entwicklung              |    |
|                                                                                               |     | 2.1.3.3<br>2.1.3.4 | Bedeutung des BildthemasZusammenfassung |    |
|                                                                                               | 2   |                    | nische Trias                            |    |
|                                                                                               | ۷.  | -                  |                                         |    |
|                                                                                               |     | 2.1.4.1            | Chronologische Entwicklung              |    |
|                                                                                               |     | 2.1.4.2<br>2.1.4.3 | InterpretationZusammenfassung           |    |
|                                                                                               | 2   |                    | v                                       |    |
| <ul><li>2.1.5 Taten des Herakles</li><li>2.1.6 Einführung des Herakles in den Olymp</li></ul> |     |                    |                                         |    |
|                                                                                               |     |                    | irung des Herakies in den Olymp         | 40 |
|                                                                                               |     | 2.1.6.1            | Vorbemerkungen                          |    |
|                                                                                               |     | 2.1.6.2            | Chronologische Entwicklung              |    |
|                                                                                               |     | 2.1.6.3            | Zusammenfassung                         | 46 |
|                                                                                               | 2.  | 1.7 Taten          | des Theseus                             | 47 |
|                                                                                               |     | 2.1.7.1            | Der attische Tatenzyklus                | 47 |
|                                                                                               |     | 2.1.7.2            | Prokrustes                              |    |
|                                                                                               |     | 2.1.7.3            | Marathonischer Stier                    |    |
|                                                                                               |     | 2.1.7.4            | Raub der Antiope                        | 50 |

| 2.1.8 Theseus' Besuch auf dem Meeresgrund         | 53  |
|---------------------------------------------------|-----|
| 2.1.8.1 Mythos                                    | 53  |
| 2.1.8.1.1 Entstehungskontext                      |     |
| 2.1.8.1.2 Literarische Überlieferung              |     |
| 2.1.8.2 Chronologische Entwicklung                |     |
| 2.1.8.2.1 "Amphitrite-Version"                    |     |
| 2.1.8.2.2 "Poseidon-Version"                      |     |
| 2.1.8.3 Interpretation                            |     |
| 2.1.8.4 Umstrittene Darstellungen                 | 61  |
| 2.1.8.5 Zusammenfassung                           | 63  |
| NICHT-NARRATIVE DARSTELLUNGSKONTEXTE              | 65  |
| 2.2.1 Chronologischer Überblick                   | 65  |
| 2.2.1.1 Archaische Zeit                           | 65  |
| 2.2.1.2 Klassische Zeit                           |     |
|                                                   |     |
| 2.2.2 Quantitative Verteilung                     | 74  |
| 2.2.3 Zusammenfassung                             | 75  |
| DARSTELLUNGEN MIT AUSGEWÄHLTEN MYTHISCHEN FIGUREN | v76 |
| 2.3.1 Amphitrite                                  | 76  |
| 2.3.1.1 Vorbemerkungen                            | 76  |
| 2.3.1.2 Beginn der gemeinsamen Darstellung        |     |
| 2.3.1.3 Erste Begegnung auf Naxos                 |     |
| 2.3.1.4 Verfolgung der Partnerin?                 |     |
| 2.3.1.5 Nicht-narrative Darstellungen             |     |
| 2.3.1.5.1 Im Gespräch                             |     |
| 2.3.1.5.2 Bei der Spende                          |     |
| 2.3.1.6 Interpretation                            |     |
| 2.3.1.7 Zusammenfassung                           |     |
| v e                                               |     |
| 2.3.2 Aithra und Amymone                          | 86  |
| 2.3.2.1 Bildtypus der Liebesverfolgung            | 86  |
| 2.3.2.2 Aithra                                    |     |
| 2.3.2.3 Amymone                                   |     |
| 2.3.2.3.1 Vorbemerkungen                          |     |
| 2.3.2.3.2 Chronologische Entwicklung              |     |
| 2.3.2.4 Interpretation                            |     |
| 2.3.2.5 Zusammenfassung                           |     |
| 2.3.3 Attische Heroen                             | 97  |
| 2.3.3.1 Erechtheus                                |     |
| 2.3.3.2 <i>Kekrops</i>                            |     |
| 2.3.3.3 <i>Pandion</i>                            |     |
| 2.3.3.4 Aigeus                                    |     |
| 2.3.3.5 Hippothoon                                |     |
| 2.3.3.6 Interpretation                            |     |
| 2.3.3.7 Zusammenfassung                           |     |
| =                                                 | ,   |

| 3 | Poseid         | lon in der Bauplastik                                           | 109 |
|---|----------------|-----------------------------------------------------------------|-----|
|   | <b>3.1</b> PAI | RTHENON                                                         | 109 |
|   | 3.1.1          | Ostmetopen: Gigantomachie                                       | 109 |
|   | 3.             | 1.1.1 Metope XIV                                                | 111 |
|   | 3.1.2          | Ostfries: Götterversammlung                                     | 113 |
|   |                | 1.2.1 Figur Ost 38                                              |     |
|   | 3.1.3          | Ostgiebel: Athenageburt                                         | 116 |
|   | 3.             | 1.3.1 Rekonstruktion                                            | 119 |
|   | 3.1.4          | Westgiebel: Streit um Attika                                    | 121 |
|   | 3.             | 1.4.1 Rekonstruktion                                            | 123 |
|   | 3.1.5          | Interpretation vor dem zeitgenössischen politischen Hintergrund | 129 |
|   | <b>3.2</b> Os  | FFRIES DES HEPHAISTEIONS                                        | 130 |
|   | 3.2.1          | Figur 22                                                        | 131 |
|   | 3.2.2          | Interpretation im Zusammenhang                                  | 133 |
|   | <b>3.3</b> Pos | SEIDONTEMPEL AM KAP SUNION                                      | 135 |
|   | 3.3.1          | Erhaltene Giebelfragmente                                       | 136 |
|   | 3.3.2          | Erhaltene Friesfragmente                                        | 137 |
|   | 3.3.3          | Zusammenfassende Bemerkungen                                    | 139 |
|   | <b>3.4</b> Os  | TFRIES DES ATHENA-NIKE-TEMPELS                                  | 139 |
|   | 3.4.1          | Figur 13                                                        | 140 |
|   | 3.4.2          | Interpretation im Zusammenhang                                  | 142 |
| 4 | Ergeb          | nisse                                                           | 145 |
|   | <b>4.1</b> DA  | S BILD DES POSEIDON IM 6. UND 5. JH. V. CHR.                    | 145 |
|   | <b>4.2</b> Pos | SEIDON UND DIE ATHENER                                          | 152 |
| 5 | Zusan          | ımenfassung                                                     | 153 |

| 6 | Vasenbilderliste                     | . 155 |
|---|--------------------------------------|-------|
| 7 | Literatur- und Abkürzungsverzeichnis | . 165 |
| 8 | Tafelteil                            | . 193 |

#### 1 Einleitung

«O Kronos' Sohn,
Poseidon, du hast unserm Land
Dies beides verliehn:
Hast unsern Gauen als ersten
Den zähmenden Zügel
Der Pferde gewiesen
Und die Schaufel der Ruder, von Menschen bewegt,
Fliegt windschnell über die Flut,
Umwogt von dem Chor
Der fünfzig Töchter des Meeres.»
(Sophokles Oid. K. 712-719)¹

Die vorliegende Arbeit befasst sich mit der ikonographischen sowie ikonologischen Analyse der bildlichen Darstellungen des Gottes Poseidon, die in der griechischen Landschaft Attika in archaischer und klassischer Zeit geschaffen werden.

Einen ersten Eindruck von der Relevanz des Gottes für jene Region soll die eingangs zitierte Stelle aus der Tragödie Oidipous epi Kolōnō vermitteln, die aus der Feder des attischen Dichters Sophokles stammt und erstmals im Jahre 401 v. Chr. posthum als Teil der sog. thebanischen Trilogie in Athen zur Aufführung kommt. In dem besagten Auszug erinnert der Chor mit feierlichen Worten an zwei sehr wichtige Verdienste des Gottes Poseidon um die attische Landschaft: Er hat der dortigen Bevölkerung einerseits die Domestizierung der Pferde, andererseits die Schifffahrt gelehrt. Es wird deutlich, dass die Athener dem Gott eine ganz zentrale Stellung in ihrem Bewusstsein einräumen; sie setzen ihn mit der seit Homer<sup>2</sup> ihm vornehmlich zugewiesenen Domäne – dem Meer – in Beziehung, verbinden ihn aber genauso mit anderen Zuständigkeitsbereichen. Der bei Sophokles so hervorgehobene Aspekt des Hippios schließt den Gott eng mit Athena – der Hauptgottheit Attikas – zusammen, mit der er nicht nur am Kolonos Hippios<sup>3</sup>, sondern auch auf der Athener Akropolis im Erechtheion<sup>4</sup>, am Kap Sunion<sup>5</sup> und im Demos Lakiadai<sup>6</sup> gemeinsame kultische Verehrung genießt. Ferner treffen die beiden Gottheiten als unmittelbare Kontrahenten in dem Mythos vom Streit um den Besitz von Attika aufeinander<sup>7</sup> und gelten auch als Schutzgottheiten dieser Landschaft. In einer weiteren attischen Tragödie des 5. Jh. v. Chr. - im Hippolytos des Euripides – wird der Gott Poseidon zudem als göttlicher Vater des Theseus angesprochen<sup>8</sup>,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Buschor 1979, 212.

Hom. Il. 15, 187-193.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Paus. 1, 30, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Plut. symp. 741B.

Zur umstrittenen Frage der Hauptkultempfänger am Kap Sunion siehe Kap. 3.3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Paus. 1, 37, 2.

Früheste literarische Erwähnung des Streits bei Hdt. 8, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Eur. Hipp. 887.

eine Gegebenheit, die ihn in ein direktes verwandtschaftliches Verhältnis zu dem attischen Heros *par excellence* setzt.

Wie dieser kurze einführende und keineswegs vollständige Blick auf die attische Bühne des 5. Jh. v. Chr. zeigt, ist der Gott Poseidon mit Attika sehr eng verwoben. Er wird dort nicht nur an einer Vielzahl von Kultorten<sup>9</sup> und unter den verschiedensten Aspekten<sup>10</sup> verehrt, sondern auch mit den dortigen mythischen Exponenten – Hauptgottheit und Hauptheros – in eine ausgesprochen enge Beziehung gesetzt. Interessant ist nun, ob sich ähnliche Beobachtungen auch in der attischen Bildkunst machen lassen.

#### 1.1 Fragestellung

Das Anliegen dieser Arbeit ist es, anhand der überlieferten Bildkunst Erkenntnisse über die Vorstellung zu gewinnen, die man sich in Attika in archaischer und klassischer Zeit von dem Gott Poseidon macht. Die Untersuchung ist topographisch auf die östlichste Region in Mittelgriechenland festgelegt, die als dreieckige Halbinsel zwischen dem Euboiischen Meer und dem Saronischen Golf hervorragt und im Nordwesten von dem Gebirge Kithairon und im Süden durch das Kap Sunion begrenzt wird<sup>11</sup>, und zeitlich auf das 6. und 5. Jh. v. Chr. beschränkt.

Zentraler Ausgangspunkt der vorliegenden Arbeit ist die Fragestellung, wie, wann und mit wem bzw. in welchem Kontext der Gott Poseidon in der attischen Bildkunst wiedergegeben wird. Dabei möchte ich verstärkt herausarbeiten, welche Bedeutung dem Gott auf den einzelnen Darstellungen zukommt: Wird er im Bildfeld als bloße Füllfigur charakterisiert oder wird ihm eine tragende Rolle im gezeigten Geschehen zuteil? Wie wird er im Vergleich mit anderen Gottheiten dargestellt?

Ferner steht im Mittelpunkt meines Interesses, welche unterschiedlichen Zuständigkeitsbereiche des Poseidon speziell auf attischen Bildern angesprochen werden, d. h. ob er sich beispielsweise eher als würdige olympische Gottheit, als Beherrscher des Meeres, als Gott der Pferde, als Erderschütterer oder als göttlicher Vater des Heros Theseus präsentiert. Gerade im Hinblick auf die regionalspezifische Ausrichtung der Arbeit wird zudem berücksichtigt, wie oft und in welcher Weise der Gott bei den Darstellungskontexten,

Zu den Kultstätten und Festen des Gottes in Attika: DEUBNER 1932; SIMON 1983; PARKER 1996 und 2005.

Zu den verschiedenen Epitheta des Gottes in Attika: WÜST 1954, 514-516.

Siehe LOHMANN 1997, 234.

die für Attika besonders signifikant sind, gezeigt und in welche Beziehung er mit den mythischen Repräsentanten des attischen Staates gesetzt wird. Dabei steht insbesondere sein Verhältnis zu Athena, der zentralen Gottheit Attikas, und zu Theseus, dem athenischen Hauptheros, im Blickpunkt der Untersuchung.

Um ein möglichst umfassendes und aussagekräftiges Bild von dem Gott Poseidon in der attischen Bildkunst zu gewinnen, erachte ich ferner folgende Fragestellungen als wichtig: Kann man einen Anstieg bzw. eine Abnahme der Menge an Poseidonbildern über die gewählte Zeitspanne hinweg feststellen? Wird er zu bestimmten Zeiten besonders häufig bildlich wiedergegeben und welche Schlüsse darf man aus derartigen Beobachtungen ziehen?

Schließlich soll aufgezeigt werden, ob eine Veränderung in der Darstellungsweise des Gottes Poseidon über den zu behandelnden Zeitraum hinweg zu konstatieren ist und inwieweit sich dabei die zunehmende Auseinandersetzung der Athener mit dem Meer – dem zentralen Zuständigkeitsbereich des Gottes – seit den Perserkriegen und der Flottenpolitik des Themistokles bemerkbar macht.

Nicht in die vorliegende Arbeit mit aufnehmen möchte ich hingegen die Diskussion sämtlicher religionsgeschichtlicher Aspekte des Poseidonkultes in Attika, die insbesondere Ursprung sowie Herkunft des Gottes betreffen<sup>12</sup>.

#### 1.2 METHODISCHES VORGEHEN

In der Forschung ist bereits eine Vielzahl ganz ähnlicher Fragestellungen bearbeitet worden. Besonders herausstreichen möchte ich die im Jahre 1962/63 eingereichte Dissertation "Wandel der Hermesgestalt in der attischen Vasenmalerei" von PAUL ZANKER, die das Wirken und die Erscheinung des Gottes Hermes im 6. und 5. Jh. v. Chr. zum Gegenstand hat und ferner das Verhalten der Athener zu dieser erfahrenen und nach der Erfahrung im Bild geformten Gottheit analysiert. Zanker gliedert seine Arbeit in drei große Kapitel, in denen die Figur des Hermes zum einen in Verbindung mit bestimmten Heroen (Perseus, Herakles, Paris) und Gottheiten (Zeus, Dionysos, Athena, Apollon, Aphrodite) untersucht, zum anderen mit den Menschen in Beziehung gesetzt wird. Wie der Titel der Abhandlung bereits verrät, legt der Autor hierbei sein Hauptaugenmerk auf den Wandel in der Darstellungsweise des Gottes, was eine stets chronologisch angelegte Beschäftigung mit den Vasenbildern zur Folge hat. KARIM W. ARAFAT beschäftigt sich in der im Jahre 1990 erschienenen Monographie

\_

Vgl. dazu Schachermeyr 1950; Wüst 1954, 446-454; Windekens 1960; Littleton 1973.

"Classical Zeus. A Study in Art und Literature" mit dem Vergleich von bildlicher und literarischer Überlieferung von Mythen und der spezifischen Rolle des Gottes Zeus in den besagten Erzählungen (Gigantomachie, Geburten, Verfolgungen, Libationen, Einführung des Herakles, Urteil des Paris). In den einzelnen Kapiteln listet er zunächst die literarischen Quellen zu dem Mythos auf, bevor er sich eingehend mit den Darstellungen des Zeus, und zwar vornehmlich mit denen auf attisch rotfigurigen Vasen klassischer Zeit auseinandersetzt. Dabei wählt Arafat ein Vorgehen, das die Beschreibung der Bilder an den Anfang stellt und bei der Auswertung insbesondere die chronologische Entwicklung und die jeweils zur Charakterisierung des Gottes herangezogenen ikonographischen Elemente berücksichtigt. Bei der Ordnung und Gliederung des Quellenmaterials habe ich mich vornehmlich an der Untersuchung von Zanker orientiert, bei der ikonographischen Auswertung der Darstellungen hingegen an der methodischen Herangehensweise von Arafat.

Am Anfang steht die Sammlung des archäologischen Quellenmaterials, das in dem für die vorliegende Arbeit relevanten Zeitraum die äußerst aussagekräftigen Gattungen der attischen Vasenbilder sowie der attischen Bauplastik umfasst. Meine Materialzusammenstellung basiert auf den Online-Datenbanken des Beazley- und des CVA-Archivs, den Bänden des LIMC und den von mir im Literaturverzeichnis aufgelisteten Werken. Die Analyse der einzelnen Darstellungen erfolgt in zwei Kapiteln.

Der erste größere Teil der Arbeit beschäftigt sich mit den attischen Vasenbildern, die in die Kategorien "narrative" und "nicht-narrative" Darstellungskontexte unterteilt sind. Als "narrativ" bezeichne ich die Bilder, die sich auf "einen gegebenen erzählerischen Zusammenhang" beziehen, dessen Kenntnis sie beim Betrachter voraussetzen, als "nicht-narrativ" dagegen die Bilder, die einen rein deskriptiven Charakter besitzen<sup>13</sup>. Separat werden die Darstellungen des Poseidon mit einigen mythischen Figuren untersucht: Bei diesen handelt es sich um seine Partnerin Amphitrite, der er sowohl in narrativen als auch in nicht-narrativen Bildkontexten begegnet, um Aithra und Amymone, denen der Gott in dem weit verbreiteten, aber nur schwer in eine der oben skizzierten Kategorien einordbaren Verfolgungsschema nachstellt, und schließlich um ausgewählte attische Heroen, die nicht so sehr Vasenbilder, sondern vielmehr antike Schriftquellen mit Poseidon in Beziehung setzen. Alle Vasenbilder werden stets in chronologischer Reihenfolge beschrieben und untersucht, wobei sich das Hauptaugenmerk der Analyse darauf richtet, welche ikonographischen Elemente zur Charakterisierung des Gottes Poseidon herangezogen werden, mit wem und wie er im Bildfeld platziert wird und ob ein Wandel in seiner Darstellungsweise über den

So GIULIANI 2003, 285-286.

festgelegten Zeitraum hinweg zu beobachten ist. Ferner werden einerseits die Bilder mit entsprechenden nicht-attischen Darstellungen des Poseidon und mit entsprechenden attischen Darstellungen anderer Gottheiten verglichen, andererseits die Relevanz des wiedergegebenen Themas für Attika und die Quantität der Bilder des Poseidon im Hinblick auf die Gesamtmenge ermittelt. Derartige methodische Herangehensweisen ermöglichen nähere Aussagen über die Stellung und allgemeine Bedeutung des Gottes in der attischen Vasenmalerei.

Der zweite kleinere Teil der Arbeit setzt sich mit der attischen Bauplastik, ebenfalls in chronologischer Reihenfolge, auseinander. Bei der näheren Analyse stehen auf der einen Seite die genaue und kritische Untersuchung der dem Gott Poseidon zugewiesenen Figuren bzw. Bruchstücke, auf der anderen Seite wiederum seine Ikonographie sowie Platzierung und Einbindung in das jeweilige Geschehen im Vordergrund. Zudem beziehen meine Überlegungen nicht nur den gesamten Skulpturenschmuck, sondern auch den Entstehungskontext des Baus mit ein, die oftmals konkrete Anhaltspunkte für die Interpretation der einzelnen Darstellungen des Poseidon liefern.

Das letzte Kapitel zieht schließlich ein zusammenfassendes Fazit aus allen Teilergebnissen der Arbeit, und zwar unter besonderer Berücksichtigung der Frage, in welchen Darstellungskontexten der Gott Poseidon vor und nach den Perserkriegen in der attischen Bildkunst gezeigt wird.

#### 1.3 Forschungsgeschichte

Die erste systematische Untersuchung der bildlichen Darstellungen des Gottes Poseidon in griechischer und römischer Zeit legt HEINRICH BULLE Anfang des 20. Jahrhunderts in dem Lexikonartikel "Poseidon in der Kunst" vor, in dem zu großen Teilen auf die umfangreiche, dem Gott gewidmete Materialsammlung von JOHANNES OVERBECK aus dem Jahre 1873 zurückgegriffen wird. In dem für meine Arbeit relevanten Teil des Beitrages befasst sich der Autor unter fortwährender Berücksichtigung der chronologischen Entwicklung zum einen mit den ikonographischen Elementen<sup>14</sup>, die zur näheren Charakterisierung des Gottes eingesetzt werden, zum anderen mit einzelnen wichtigen Darstellungskontexten<sup>15</sup>, die er an

BULLE 1902-1909, 2855-2861 geht näher auf die Attribute (Dreizack und Fisch), Tracht und Haltungen des Gottes sowie auf die Tiere (Pferd, Stier) und Meerwesen (Tritonen, Hippokampen) ein, die den Gott gelegentlich begleiten.

BULLE 1902-1909, 2861-2880 nimmt in seine Überlegungen den Streit um Attika, die Gigantomachie, die Liebesverbindungen, die Hochzeit des Peleus und der Thetis und die Götterversammlungen auf.

ausgewählten Bildern und mit besonderem Augenmerk auf die jeweilige Erscheinung des Gottes diskutiert. Er konstatiert, dass in der Bildkunst die Erscheinung des Poseidon sehr stark der seines Bruders Zeus angeglichen wird und dass man erst in hellenistischer Zeit seinen besonderen Wesenszügen volle Beachtung schenkt. Obgleich seine Ergebnisse nicht mehr dem heutigen Forschungsstand entsprechen, ist es Bulle als großen Verdienst anzurechnen, dass er sich den Darstellungen des Gottes Poseidon erstmals mit einer gewissen Methodik genähert hat.

Im Jahre 1954 erscheint ein umfangreicher Artikel in der Realenzyklopädie von ERNST WÜST, der sich außer mit Problemstellungen wie Name, Herkunft oder Funktionen des Gottes Poseidon auch gezielt mit dessen Erscheinung in der antiken Bildkunst auseinandersetzt und sich dabei an den Materialsammlungen von Overbeck und Bulle orientiert. Der Autor führt zunächst Stellenzitate antiker Schriftquellen auf, die Nachrichten über teils verlorene Darstellungen des Gottes beinhalten. Dann beschäftigt er sich mit dem erhaltenen archäologischen Quellenmaterial: Zuerst werden die Darstellungen des Poseidon als Einzelfigur aufgelistet, die Wüst aufgrund von bestimmten Haltungs- und Bewegungsmotiven sieben verschiedenen Typen<sup>16</sup> zuordnet. Darauf folgen die Zusammenstellungen der Bilder des Gottes mit ausgewählten mythischen Gestalten<sup>17</sup> sowie mit bestimmten mythischen Kontexten<sup>18</sup>. Bei Wüst steht das katalogartige Sammeln von Darstellungen über sämtliche Gattungen und Epochen hinweg im Vordergrund und nicht die genaue ikonographische Analyse und Auswertung.

Die bisher einzige monographische Auseinandersetzung mit den bildlichen Wiedergaben des Gottes Poseidon liefert URSULA HEIMBERG in ihrer im Jahr 1968 eingereichten Dissertation "Das Bild des Poseidon in der griechischen Vasenmalerei", in der allerdings nur Darstellungen auf korinthischen, attischen und unteritalischen Vasen berücksichtigt werden. Anhand der speziellen Bildträger analysiert die Autorin kapitelweise einerseits das Verhältnis

Vgl. Wüst 1954, 537-543: I: "Der Gott tritt mit dem einen Fuß hoch auf" – II: "Der Gott ist schreitend dargestellt" – III: "Der Gott steht (meistens nackt) in ruhiger Haltung da; die Linke greift (hoch) nach dem Dreizack; die Rechte ist entweder leer herabgesenkt oder bis zu horizontaler Lage des Unterarms gehoben, wenn sie ein Attribut (Fisch, Aphlaston) trägt" – IV: "Der Gott steht in ruhiger Haltung da, entweder ganz nackt oder unterwärts mit einem Chiton bekleidet oder mit dem zusammengefalteten Mäntelchen über den Schultern. Beide Arme sind gesenkt. Der Dreizack lehnt an der einen Schulter, die andere Hand trägt meistens ein Attribut" – V: "Der Gott reitet oder fährt" – VI: "Der Gott sitzt (thront), fast immer nach links; unterwärts bekleidet" – VII: "Der Gott schreitet (meistens nach rechts) in starker Bewegung oder läuft. Den Dreizack hält er dabei in der Rechten horizontal".

WÜST 1954, 543-551 beschäftigt sich näher mit den Gottheiten Athena, Dionysos, Hermes und Zeus sowie mit Amphitrite, Aithra und Amymone, den Frauen des Gottes.

WÜST 1954 551-557 konzentriert sich hierbei auf die Athenageburt, den Streit um Attika, die Gigantomachie, die Sagen um Herakles und Theseus und auf nur vereinzelt gezeigte Ereignisse.

des Gottes zu verschiedenen mythischen Gestalten<sup>19</sup>, andererseits die Erscheinung des Gottes bei bestimmten mythischen Ereignissen<sup>20</sup>. Die ikonographische Auswertung der Vasenbilder erfolgt stets in chronologischer Reihenfolge und mittels einer genauen Beschreibung und Analyse der Bildelemente. Ihre Ergebnisse fasst Heimberg in einem chronologischen Überblick zusammen, der die Entwicklung des Poseidonbildes in der griechischen Vasenmalerei von der archaischen bis zur hellenistischen Zeit zu skizzieren versucht. Sie ist der Meinung, dass das "Bild des Gottes Poseidon, das auf diese Weise gewonnen wurde, [...] nicht besonders farbig und abwechslungsreich [ist]", und weist dem Gott Poseidon, der "nicht eigentlich ein Gott wie die anderen Olympier [ist]", den Platz eines ungeliebten Außenseiters im griechischen Pantheon zu<sup>21</sup>. Die inhaltlich nicht nachzuvollziehenden Schlussfolgerungen von Heimberg sind in der Forschung kaum rezipiert worden, ihre Vorarbeit in Sachen Materialsammlung und sinnvoll angelegter Außereitung dagegen hat Anklang gefunden.

In der Folgezeit werden nur wenige kurze Aufsätze publiziert, die sich lediglich mit sehr speziellen Aspekten des Gottes befassen. An dieser Stelle seien der 1977 erschienene Artikel "Poseidon and Amymone on an Apulian Pelike" von ARTHUR D. TRENDALL über die Darstellungen von Poseidon und Amymone in der unteritalischen Vasenmalerei und der 1979 veröffentlichte Beitrag "Poseidon in the Gigantomachie" von MARY B. MOORE über die Ikonographie des Gottes in dem konkreten Bildkontext erwähnt.

Im Jahre 1989 erscheint das bemerkenswerte Buch "Art and Cult under the Tyrants" von H. Alan Shapiro, das regen Anklang in der Fachwelt gefunden hat und damals wie heute wertvolle Gedankenanstöße liefert. In dem eigens dem Poseidon gewidmeten Kapitel sammelt der Autor sämtliche Kultevidenz für den Gott in der Landschaft Attika in der von ihm festgelegten Zeitspanne und analysiert dabei auch mit überzeugenden Beobachtungen und Schlussfolgerungen die Bedeutung und Präsenz des Poseidon in der attisch schwarzfigurigen Vasenmalerei. Im Mittelpunkt seiner Untersuchungen stehen das besondere Verhältnis des Gottes zu Athena - der Hauptgottheit Attikas -, die außergewöhnliche Stellung des Poseidon im Oeuvre des Amasismalers sowie der Zuständigkeitsbereich des Gottes als Hippios, der Poseidon in spezieller Weise mit den Pferden und der Reitkunst verbindet. Shapiro analysiert und interpretiert als Erster in angemessener und überzeugender Weise die unterschiedlichen Facetten, die der Gott Poseidon in der attischen Bildkunst offenbart.

Heimberg nimmt die Gottheiten Athena, Zeus, Apollon, Dionysos, Hermes, Aphrodite und Amphitrite sowie die mythischen Gestalten Kadmos, Pelops, Herakles und Theseus in ihre Arbeit mit auf.

In gesonderten Kapiteln behandelt Heimberg die Gigantomachie, die Bellerophonsage und den Medusamythos.

HEIMBERG 1968, 78.

Die aktuellste und zugleich umfangreichste Sammlung griechischer und unteritalischer Poseidondarstellungen befindet sich in dem 1994 veröffentlichten LIMC-Artikel von ERIKA SIMON, der einen nahezu vollständigen Überblick über die Erscheinung des Gottes in sämtlichen Quellengattungen, Bildkontexten und Epochen der griechischen Kunst gibt. Die Autorin beschränkt sich dabei aber nicht auf die bloße Zusammenstellung der bildlichen Wiedergaben des Gottes, sondern nimmt auch vielversprechende Interpretationsversuche einzelner Darstellungen mit nützlichen Hinweisen auf weiterführende Literatur sowie einen chronologischen Abriss der Entwicklung des Poseidonbildes vor.

Zusammenfassend betrachtet ist die konkrete Analyse und Interpretation der bildlichen Darstellungen des Gottes Poseidon in Attika nur von wenigen Wissenschaftlern zielgerichtet verfolgt worden. Viel häufiger ist die Auseinandersetzung mit den besagten Bildern nur ein marginaler Bestandteil thematisch entweder divergent ausgerichteter oder sehr weit gefasster Publikationen, die kaum ein zusammenhängendes oder gar aussagekräftiges Bild von der Vorstellung vermitteln können, die man sich in dieser Region von dem Gott macht. Die vorliegende Arbeit unternimmt den Versuch, eben diese Forschungslücke zu schließen.

#### 2 Poseidon in der attischen Vasenmalerei

Im Hinblick auf die große Menge an bildlicher Wiedergaben des Gottes Poseidon auf attischen Vasenbildern wird in diesem Teil der Arbeit nicht der Anspruch auf eine vollständige Materialberücksichtigung erhoben. Insbesondere bei sehr häufig gezeigten Bildthemen wie der Gigantomachie oder der Verfolgung der Amymone wird eine repräsentative Auswahl<sup>22</sup> unter den Darstellungen getroffen. Ferner sei darauf hingewiesen, dass die vorgenommene Unterteilung der Vasenbilder in narrative und nicht-narrative Darstellungskontexte keineswegs als absolut zu verstehen ist. Schließlich ist es bei nicht wenigen der angeführten Bilder umstritten, ob sie szenisch eingebunden sind oder nicht; derartig fragliche Darstellungen werden in ihrem jeweiligen Kontext diskutiert.

#### 2.1 Narrative Darstellungskontexte

#### 2.1.1 Hochzeit des Peleus und der Thetis

Im frühen 6. Jh. v. Chr. wird der Gott Poseidon zum ersten Mal auf attischen Vasenbildern anlässlich der Hochzeit des Peleus und der Thetis dargestellt, zu der sich die gesamte olympische Göttergemeinschaft versammelt. Einen imposanten Eindruck von dem Ereignis vermitteln vor allem die außergewöhnlichen Bilder des Sophilos und des Kleitias<sup>23</sup>.

Eine feierliche Wagenprozession festlich gestimmter und gekleideter Götterpaare, die sich auf das Haus des jung verheirateten Paares zu bewegen, ziert die eine Seite des Dinos P1 des Sophilos (um 580 v. Chr.<sup>24</sup>; Taf. I, 1). Unmittelbar hinter dem Wagen von Zeus und Hera folgt das Viergespann des Poseidon und der Amphitrite. Während der Gott die Zügel hält, zieht Amphitrite an ihrem Schleier und kennzeichnet sich mit der Geste als dessen Partnerin. Williams behauptet, dass die Pferde des Poseidon, besonders der sich wild aufbäumende

Ich habe vornehmlich die Vasenbilder ausgewählt, die mehrere für den Gott Poseidon besonders charakterisierende Bildelemente in sich vereinigen und somit für eine Vielzahl ganz ähnlicher Darstellungen stehen können.

Die Gefäße des Sophilos sind stilistisch früher anzusetzen, aber die thematischen Übereinstimmungen mit Kleitias stechen derart ins Auge, dass man ein gemeinsames Vorbild für beide Maler postulieren darf, so SIMON – HIRMER 1967, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> So Bakir 1981, 59.

Schimmel, feuriger als die des Zeus dargestellt sind, und glaubt, in der Beobachtung eine Anspielung auf Poseidons spezielle Beziehung zu Pferden zu erkennen<sup>25</sup>. Meiner Meinung nach ist das abwegig, da auch alle anderen Pferde auf dem Bild in kraftvoller Bewegung wiedergegeben sind und Shapiro zu Recht darauf hinweist, dass nicht jedes Pferd zwangsläufig mit Poseidon zu verbinden ist, sondern einer gewissen "göttlichen" Kennzeichnung bedarf<sup>26</sup>. Von Sophilos sind ferner zehn Fragmente eines weiteren Dinos P2 erhalten, der von der Athener Akropolis stammt und das gleiche Ereignis zeigt. Mit Hilfe des oben beschriebenen Gefäßes im British Museum ist eine Rekonstruktion der dargestellten Handlung auf dem Dinos möglich, da dessen erhaltene Figuren denen auf dem Gefäß in London entsprechen<sup>27</sup>.

Den Hauptfries der imposanten François-Vase P3 des Kleitias (570-565 v. Chr.<sup>28</sup>) ziert auch eine Götterprozession anlässlich der Hochzeit des Peleus und der Thetis (Taf. I, 2). Kleitias breitet seine Komposition jedoch weniger in die Fläche aus als Sophilos, rhythmisiert "aber mit dem Wechsel dicht gedrängter und lockerer komponierter Partien das Ganze mehr" und besticht "durch die unübertreffliche Feinheit seiner Gravierungen"<sup>29</sup>. Das Gespann des Poseidon und der Amphitrite ist wiederum direkt hinter dem Wagen des Zeus und der Hera platziert. Der Gott und seine Gattin werden zwar von der Henkelzone verdeckt, sind aber inschriftlich identifizierbar<sup>30</sup>. Ich halte die Positionierung auf dem nur schwer einsehbaren Gefäßteil für keine Bedeutungsminimierung<sup>31</sup>, sondern eher für ein vom Bildträger vorgegebenes Erfordernis. Die neun Musen begleiten die ersten drei Wagengespanne<sup>32</sup>; jenes verbindende Element schließt Poseidon ganz eng mit seinem ehrwürdigen Bruder zusammen.

Den bereits lange Zeit der Forschung bekannten Gefäßen fügt Iozzo kürzlich noch den Dinos P4 (zweites Viertel des 6. Jh. v. Chr.<sup>33</sup>) hinzu, der auch eine Götterprozession anlässlich der Hochzeit des Peleus und der Thetis zeigt (Taf. I, 3). Allerdings folgt auf das Gespann des Zeus und der Hera kein Wagen mit Poseidon und Amphitrite, sondern mit zwei bärtigen männlichen Figuren. Iozzo zieht nun in Erwägung, Poseidon mit der schreitenden männlichen Gestalt am Ende des Götterzuges zu identifizieren, von der nur noch die nackten Füße, der untere Teil des Gewandes und ein Stück eines langen Stabes, für den Autor der Rest

WILLIAMS 1983, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Shapiro 1989, 108-109.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vgl. BAKIR 1981, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> So SIMON 1994, 466.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> SCHEFOLD 1993, 218.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> SIMON 1994, 466.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> So Heimberg 1968, 71.

SIMON – HIRMER 1967, 70 zufolge schreiten Urania und Kalliope neben Zeus und Hera, Melpomene, Kleio, Euterpe und Thaleia neben Poseidon und Amphitrite und schließlich Stesichore, Erato und Polymnia neben Ares und Aphrodite.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> So Iozzo 2007, 64.

des Dreizacks, zu erkennen ist; er räumt aber selbst ein, dass Poseidon auf anderen Darstellungen der Hochzeitsprozession eine abweichende Position inne hat<sup>34</sup>. Seine Bedenken bei einer solchen Zuweisung teile ich vollkommen. Aus zwei Gründen halte ich den Vorschlag von Iozzo für unwahrscheinlich: Erstens ist die Platzierung des Poseidon auf thematisch vergleichbaren Bildern stets dieselbe, nämlich unmittelbar hinter dem Gespann des höchsten Götterpaares, und zweitens würde es sich bei der vorgeschlagenen Positionierung am Ende des Zuges um keinen adäquaten Platz für einen so bedeutsamen olympischen Gott wie Poseidon, dem Bruder des Zeus, handeln. Die logische Konsequenz wäre dann, den Gott in einer der bärtigen Gestalten auf dem Gespann hinter Zeus und Hera zu erkennen, ein Vorschlag, der auch Fragen wie beispielsweise nach der Identität der männlichen Figur neben Poseidon oder nach dem Grund für die Abwesenheit der Amphitrite aufwirft.

In den eindrucksvollen Götterzügen, die anlässlich der Hochzeit des Peleus und der Thetis in der ersten Hälfte des 6. Jh. v. Chr. auf wenigen attischen Vasen dargestellt sind (P1-P4), erscheint Poseidon in der Regel in Begleitung seiner Partnerin Amphitrite. Seine besondere Würde und wichtige Stellung unter den olympischen Göttern als Bruder des Zeus bringen die Vasenmaler in Athen durch seine stets hervorgehobene Positionierung innerhalb der Prozession – nämlich unmittelbar hinter dem Gespann des höchsten Götterpaares – deutlich zum Ausdruck.

#### 2.1.2 Athenageburt

#### 2.1.2.1 Die frühesten Darstellungen

Gegen Ende des 7. Jh. v. Chr. kommen auf der Peloponnes die frühesten Bilder der Athenageburt auf argivischen Schildreliefs auf<sup>35</sup>. Kunze unterscheidet sieben verschiedene Fassungen des Themas, die alle die Gemeinsamkeit aufweisen, dass "sie das wunderbare Geschehen auf seinem Höhepunkt vor Augen führen und auf die vier unmittelbar handelnd beteiligten Gestalten ["Zeus, Athena, Hephaistos und eine Eileithyia,] konzentrieren"<sup>36</sup>. Ferner sind zwei literarisch überlieferte Darstellungen, ebenfalls nicht-attischen Ursprungs, bekannt, nämlich ein Erzrelief des einheimischen Künstlers Gitiadas in Sparta<sup>37</sup> sowie ein Gemälde des

Iozzo 2007, 64.

<sup>35</sup> SIMON 1982, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> KUNZE 1950, 78. Siehe dazu auch BOL 1989, 48-49.

Paus. 3, 17, 3; Philod. 59. SCHEFOLD 1993, 210 datiert die Darstellung ohne Angabe von Gründen in spätarchaische Zeit.

Korinthers Kleanthes im Heiligtum der Artemis Alpheiusa bei Olympia<sup>38</sup>. Das letzt genannte Bild führt Athenaios ausschließlich wegen des anwesenden Gottes Poseidon an; aus dessen Beschreibung kann man allerdings nur entnehmen, dass sich der Gott in unmittelbarer Nähe zu Zeus aufgehalten haben muss. Der Vollständigkeit halber sei hier noch eine kleine Scherbe einer Tontafel von der Athener Akropolis<sup>39</sup> aus der Zeit vor 570 v. Chr.<sup>40</sup> erwähnt, auf der die gerüstete Athena aus dem Haupt des Zeus entspringt. Während Kunze beklagt, dass der peloponnesische Ursprung des Fragments meist verkannt wird, und Schefold es als korinthisch bezeichnet, weist es Shapiro mit dem Hinweis auf das attische Schema einer Werkstatt in Athen zu<sup>41</sup>.

Gegen Kunzes Annahme, dass der Mythos von der Athenageburt dorische Wurzeln besitze<sup>42</sup>, spricht eventuell ein 1953 auf der Kykladeninsel Tenos gefundener Reliefpithos<sup>43</sup> aus dem frühen 7. Jh. v. Chr.<sup>44</sup>; bei dem Gefäß ist es umstritten, ob es die früheste Athenageburtsdarstellung überhaupt trägt. Das Zentrum des Bildes nimmt eine thronende geflügelte Gestalt in kurzem Chiton mit erhobenen Armen ein, die mit überzeugenden Argumenten<sup>45</sup> als männlich charakterisiert wird. Aus ihrem Haupt ragt der Oberkörper einer ebenfalls geflügelten etwas kleineren Figur mit einem Helm auf dem Kopf hervor, die eine Lanze und einen nicht sicher erkennbaren Gegenstand in den Händen trägt. Die Figurengruppe ist von drei weiteren geflügelten Gestalten umgeben, in denen man verschiedene Gottheiten, aber niemals Poseidon erkennen will. Ich schließe mich den Forschern an, die in der Darstellung eine Athenageburt sehen<sup>46</sup> und vornehmlich mit der Beobachtung argumentieren, dass die Athenageburt aus dem Haupt des Zeus die einzige aus der Antike schriftlich<sup>47</sup> und bildlich überlieferte Kopfgeburt ist<sup>48</sup>.

Strab. Geogr. 8, 343; Ath. deipn. 8, 346. Laut SCHEFOLD 1993, 210 "scheint [es] nach den übrigen Nachrichten früharchaisch gewesen zu sein".

Athen, Nationalmuseum Akr. 2578: SCHEFOLD 1993, Abb. 218.

<sup>40</sup> So SCHEFOLD 1993, 213.

<sup>41</sup> KUNZE 1950, 77; SCHEFOLD 1993, 213; SHAPIRO 1989, 39 Anm. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Kunze 1950, 78.

Abbildung bei SCHEFOLD 1964, Taf. 13.

<sup>44</sup> So Shapiro 1989, 39 Anm. 178.

FITTSCHEN 1969, 130 und SIMON 1982, 36. 38 weisen darauf hin, dass ein oberhalb der Knie endender Chiton absolut untypisch für Frauen ist; während Fittschen noch betont, dass "das Fehlen des Bartes [...] kein Argument gegen männliches Geschlecht" sei, hat Simon "Reste eines Bartes, der durch die Ergänzung verunklärt wurde", festgestellt.

BROMMER 1961, 72-73 erkennt auf dem Pithos die Geburt der Athena aus dem Haupt der Metis, SCHEFOLD 1964, 30, FITTSCHEN 1969, 129-131 und SIMON 1982, 35-38 bevorzugen hingegen die Version aus dem Haupt des Zeus.

KONTOLEON 1969, 228-231 sieht in der Darstellung die Geburt des Zeus aus dem Haupt der Rhea und führt gegen die Interpretation von Schefold sechs Gegenargumente auf, die m. E. SIMON 1982, 35-37 überzeugend entkräftet. CONDOLÉON 1984, 21-14 wiederum versucht, auf dem Gefäß - m. E. wenig überzeugend - die Geburt des Dionysos zu erkennen.

Siehe Hes. Theog. 924; Hom. h. 28, 4f.; Pind. O. 7, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Vgl. FITTSCHEN 1969, 129 und SIMON 1982, 35.

#### 2.1.2.2 Chronologische Entwicklung

Die attischen Abbildungen der Athenageburt setzen im frühen zweiten Viertel des 6. Jh. v. Chr. ein<sup>49</sup>. Aufgrund der Betonung des engen und besonderen Verhältnisses der athenischen Schutzgöttin zum Göttervater Zeus findet das Bildthema weite Verbreitung in Attika und entwickelt dort eine genuin attische Ausprägung<sup>50</sup>. Athena wird als "Mini-Promachos" ähnlich wie in der Gigantomachie dargestellt: Sie springt in fast ganzer Gestalt aus dem Haupt des Zeus heraus und wendet sich dabei stets nach rechts<sup>51</sup>. Das Aufkommen des Mythos in der attischen Vasenmalerei fällt in etwa zeitgleich mit der Reorganisation des Panathenäenfestes im Jahr 566/65 v. Chr. zusammen. Während Shapiro vorsichtig eine Verbindung zwischen den beiden Ereignissen in Betracht zieht, lehnt Schefold einen solchen Zusammenhang mit einer m. E. nicht stichhaltigen Erklärung kategorisch ab<sup>52</sup>. Laut Brommer sind mehr als 50 attisch schwarzfigurige Vasenbilder mit dem Thema erhalten<sup>53</sup>; ich bin nach der Durchsicht der neueren Forschungsliteratur und nach einer umfangreichen Recherche im Beazley Archiv zu keiner aktuelleren Angabe der Gesamtmenge gelangt. Wichtig bleibt festzuhalten, dass Poseidon bereits auf einigen der frühesten Exemplare (A1-4) berücksichtigt wird und ab dem Zeitpunkt ein kontinuierlich häufiger Teilnehmer bei dem Ereignis ist - ich habe den Gott immerhin neunzehnmal identifizieren können.

Die Vasenbilder der ersten Hälfte des 6. Jh. v. Chr. legen zwei konkrete Beobachtungen in Bezug auf Poseidon nahe: Zum einen zeigen sie den Gott von Anfang an in unmittelbarer Nähe zu der bedeutsamen Mittelgruppe, die in der Regel aus dem nach rechts thronenden Zeus, der dem Haupt entspringenden Athena und mindestens einer Eileithyia besteht; er befindet sich auf A1, A2 und A4 direkt hinter den Geburtshelferinnen und besitzt somit das Privileg, als einer der ersten Gottheiten Athena begrüßen zu dürfen. Zum anderen erscheint Poseidon häufig abgewandt mit dem Rücken zum eigentlichen Geschehen und wirkt dabei teilnahmslos und uninteressiert. Das Verhalten ist keineswegs ungewöhnlich, es legen auch die anderen Gottheiten in der Zeit an den Tag<sup>54</sup>. Auf A2 (575-570 v. Chr.<sup>55</sup>) stehen die anwesenden Götter, darunter auch Poseidon, in Gruppen beieinander und wirken völlig teilnahmslos. Einen ähnlichen Eindruck vermittelt A3 (um 570 v. Chr. <sup>56</sup>; Taf. II, 1): Die versammelten Gottheiten sind in zwei isolierten Dreiergruppen angeordnet und scheinen dem

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Heimberg 1968, 10.

Zur literarischen Überlieferung des Mythos und dessen Einfluss auf die Vasenmalerei: SHAPIRO 1989, 39.

<sup>51</sup> SHAPIRO 1989, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Shapiro 1989, 40; Schefold 1993, 213.

Siehe Zusammenstellung bei BROMMER 1961, 67-72.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Brommer 1961, 73f.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> So Cassimatis 1984, 986.

So Cassimatis 1984, 987.

außergewöhnlichen Vorgang in der Mitte kaum Beachtung zu schenken. Links von Zeus befinden sich Hermes, der dem obersten Gott demonstrativ den Rücken zuwendet, Hephaistos, der mit übergroßem Schritt davoneilt, dabei aber noch ehrfürchtig zurückblickt, und schließlich Dionysos, der mit einem Kantharos herantritt. Auf der anderen Seite des Zeus schließen sich Poseidon, Amphitrite und Apollon an, wobei sich letzterer sogar abwendet und aus dem Bildfeld herausschreitet. Keine der Gottheiten zeigt irgendeine besondere emotionale Regung oder Reaktion auf das wundersame Geschehen in der Mitte, abgesehen von Hephaistos. Der Gott war am Geburtsakt selbst beteiligt und verlässt nun nach vollbrachter Arbeit schnellen Schrittes das Bildfeld, nicht ohne sich noch einmal scheu umzublicken; mit der Geste deutet er an, dass er die Ankunft der neuen Göttin wahrgenommen hat. Die Amphora A4 trägt ein Vasenbild, dass das wichtige Ereignis in ambivalenter Weise veranschaulicht (560-550 v. Chr.<sup>57</sup>; Taf. II, 2). Das Geschehen in der Mitte wird voller Anteilnahme geschildert: Die eine Eileiythia hält behutsam den übergroßen Kopf des schmerzerfüllten Zeus, die andere berührt mitfühlend dessen Kinn und Haupt. Im Gegensatz zu den lebhaft agierenden Geburtshelferinnen wirken die versammelten den Vorgang ruhig und würdevoll beobachtenden Gottheiten aufgereiht wie starre Statisten.

Nach der Mitte des 6. Jh. v. Chr. ist eine grundlegende Veränderung zu beobachten: Die Götter wenden sich erwartungsvoll dem außergewöhnlichen Ereignis zu und zeigen sich von dem Geschehen ergriffen, d. h. die Wiedergabe des Mythos konzentriert sich jetzt auf die bedeutungsvolle Mittelgruppe und nicht mehr auf die ausführliche Darstellung der Götterversammlung zu beiden Seiten des Zeus<sup>58</sup>. Auf A5 der Gruppe E (um 550 v. Chr.<sup>59</sup>; Taf. II, 3) reagiert nicht nur die Göttin hinter Hephaistos am linken Bildrand auf das Geschehen, indem sie voller Erstaunen die Hand zum Mund führt, sondern auch Poseidon am anderen Bildrand, der sich wie die frontal thronende Hera dem Geschehen in der Mitte zuwendet und die neugeborene Göttin sogar respektvoll mit der erhobenen Rechten grüßt. Auch auf A6 (um 540 v. Chr.<sup>60</sup>), einem weiteren Gefäß der Gruppe E, wird die Anteilnahme des Poseidon deutlich (Taf. II, 4): Er steht direkt links hinter Zeus und blickt äußerst wachsam zur Bildmitte. Dort wird der spannungsvolle Moment unmittelbar vor der Geburt dargestellt: Athena ist noch nicht wiedergegeben, aber sowohl die über der linken Hand des Zeus schwebende Eule als auch die aufgeregt gestikulierende Eileithyia weisen bereits auf das bevorstehende Ereignis hin.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> So Cassimatis 1984, 987.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> LOEB 1979, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> So Cassimatis 1984, 987.

So Cassimatis 1984, 986.

Die in ihrer Aussagekraft geschlossensten und eindruckvollsten Bilder der Athenageburt stammen von jener Malergruppe E um Exekias in den Jahrzehnten nach der Jahrhundertmitte<sup>61</sup>. Jede Gottheit erhält einen bestimmten Platz in einer vorgeschriebenen Reihen- bzw. Rangfolge und die Anzahl der anwesenden Götter wird auf wenige reduziert<sup>62</sup>. Auf A7 (Taf. II, 5) und A8 ist deutlich erkennbar, dass Poseidon immer hinter dem kitharaspielenden Apollon zurücktreten muss, wenn dieser gegenwärtig ist. Fehlt Apollon allerdings, nimmt Poseidon dessen Platz ein und steht unmittelbar links hinter Zeus (Vgl. A6; A9), d. h. er rückt noch näher als auf den früheren Exemplaren an das Hauptgeschehen heran. Bei der Suche nach einer möglichen Erklärung für die hierarchische Abfolge ist mir aufgefallen, dass in der Tyrannis der Peisistratiden, die in etwa mit der Entstehungszeit all der betrachteten Bilder zusammenfällt, den Gottheiten Zeus, Athena und Apollon besondere Verehrung und Förderung von Seiten der Herrscher zukommen<sup>63</sup>. Obwohl mir kein später entstandenes Vasenbild der Athenageburt bekannt ist, das Poseidon hinter Apollon positioniert zeigt, hege ich Zweifel, ob Apollon wirklich nur aufgrund des zeitgenössischen politischen Hintergrundes so nahe der Mittelgruppe und vor Poseidon platziert wird. Schließlich scheint der Gott im Gegensatz zu Poseidon durch sein eventuell sogar schmerzlinderndes Kitharaspiel unmittelbar an dem Geburtsvorgang beteiligt zu sein.

Nichtsdestotrotz zeigt sich Poseidon auf allen Bildern nach der Mitte des 6. Jh. v. Chr. sehr viel interessierter an dem Geschehen. Nur noch auf A10 (550-540 v. Chr. 64) ist er im Begriff zu gehen; im letzten Moment wird er aber doch von dem außergewöhnlichen Ereignis in den Bann gezogen und wendet sich mit einer heftigen Bewegung und neugierigen Blick um. Auf den übrigen Vasenbildern, auch auf solchen, die nicht aus der Gruppe um Exekias stammen und die erst gegen Ende des 6. Jh. v. Chr. entstanden sind, ist Poseidon ganz nah an der Mittelgruppe platziert 65, das Geschehen stets aufmerksam verfolgend und sogar manchmal die neugeborene Göttin ehrfurchtsvoll grüßend (Vgl. A9). Besondere Aufmerksamkeit verdient in dem Zusammenhang die Hydria A14 des Antimenesmalers (um 520 v. Chr. 66), die trotz manch geäußerter Zweifel definitiv auf die Athenageburt zu beziehen ist 67 (Taf. III, 1): Athena steht im Epiphaniegestus in voller Lebensgröße und mit Helm und Lanze in den Händen vor ihrem majestätisch thronenden Vater; sie hat sich bereits nach links zum Gehen

<sup>61</sup> HEIMBERG 1968, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> KNELL 1965, 15; HEIMBERG 1968, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> KOLB 1977, 107. 113-114. 137.

<sup>64</sup> So Cassimatis 1984, 987.

Auf A11 befindet sich Poseidon unmittelbar hinter Zeus, während er auf A12 und A13 den Platz unmittelbar hinter der Eileithyia einnimmt.

<sup>66</sup> So Cassimatis 1984, 989.

Gegen eine Geburtsszene spricht sich SCHMIDT 1988, 321-323 aus.

gewandt, blickt aber noch zu Zeus zurück. Poseidon steht mit leicht geneigtem Haupt am linken Bildrand und erhebt grüßend die Hand. Er wird hier die erste Gottheit sein, der sich die neugeborene Athena gleich zuwendet.

Im 5. Jh. v. Chr. nimmt die Zahl der Athenageburtsbilder ab; die meisten der letzten Gefäße werden noch vor 460 v. Chr. mit dem besagten Motiv dekoriert<sup>68</sup>. Laut Brommer<sup>69</sup> sind nur fünf rotfigurige Exemplare gesichert, von denen der Großteil noch aus der archaischen Zeit stammt. Thomas stellt die Hypothese auf, dass das Darstellungsthema "wegen seiner Drastik und Naivität" in klassischer Zeit kaum mehr beachtet wird<sup>70</sup>, was wenig überzeugend ist, wenn man an im 5. Jh. v. Chr. so weit verbreitete Themen wie die Erichthoniosgeburt denkt. In spät- und nachklassischer Zeit existiert kein einziges griechisches Vasenbild des einst so weit verbreiteten Mythos mehr, auch nicht in Unteritalien<sup>71</sup>. Die Darstellung der Athenageburt ist bei den Vasenmalern in Athen nur wenig mehr als ein Jahrhundert lang auf Interesse gestoßen.

Poseidon erscheint noch auf zwei Vasenbildern aus dem 5. Jh. v. Chr. Von A15 (nach 480 v. Chr. 72) sind nur noch zwei Fragmente erhalten (Taf. III, 2). Auf dem linken Bruchstück sieht man am oberen Bildrand die gerüstete, nach rechts gewandte Athena in Miniaturgestalt, die wohl gerade dem Haupt des Zeus entspringt, der allerdings nicht mehr zu erkennen ist. Ihr schließen sich links zwei Gestalten an. Von der vorderen, der Athena näheren Figur ist noch der bärtige Kopf und ein Teil des gewandbedeckten Oberkörpers erhalten; die männliche Gestalt blickt nach oben zu Athena. Hinter ihr folgt eine weitere Figur, von der fast nichts mehr erhalten ist außer zwei leicht erhobene Hände - die Linke hält einen Stab, während die Rechte die Finger wie zu einem Gruß spreizt. Ein Bartzipfel lässt darauf schließen, dass auch hier ein Mann dargestellt ist. Auf dem rechten Bruchstück befindet sich der Kopf einer weiblichen Gestalt, die sich nach links der Athena zuwendet und dabei erstaunt ihre rechte Hand zum Gesicht führt; m. E. handelt es sich aufgrund ihrer unmittelbaren Nähe zu Zeus und Athena und aufgrund ihrer Gestik um eine Eileithyia. Vor ihr erkennt man einen ausgestreckten Arm, der zur Mitte des Geschehens weist und zu einer hinteren Figur gehört. Eine Identifizierung der anderen Gestalten ist nur anhand der bereits besprochenen Bildschemata möglich: Bei der männlichen Figur am linken Bildrand handelt es sich m. E. um Poseidon, der die neue Göttin mit der erhobenen Rechten grüßt und seinen Dreizack in der Linken hält; es sei an Vasenbilder erinnert, die den Gott in der gleichen Platzierung mit ganz

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> LOEB 1979, 23.

<sup>69</sup> BROMMER 1961, 78.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> THOMAS 1982, 57.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Brommer 1961, 78-79.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> So Schefold 1981, 21.

ähnlicher Gestik zeigen (Vlg. A7; A14). Die Zuordnung der anderen attributlosen Gestalt vor ihm ist etwas schwieriger. Eine Identifizierung als Apollon ist trotz des passenden Standorts (Vgl. A7; A8) auszuschließen, da sowohl seine fehlende Kithara als auch die starke Bärtigkeit eine derartige Zuweisung unmöglich machen. Schefold hat die Gestalt "nach der Bildtradition" als Hephaistos bezeichnet<sup>73</sup>. Der Vorschlag gewinnt m. E. sowohl durch den winzigen Rest eines Stabes, der in seiner erhobenen Hand erkennbar ist und wohl zu dessen Axt gehört, als auch durch die absolut identische Positionierung und Gestik auf einem anderen Vasenbild aus derselben Zeit (Vgl. A16; Taf. III, 3) an zusätzlicher Beweiskraft. In jedem Fall ist Poseidon auf dem Gefäß in einer für ihn bereits bekannten Weise dargestellt, dem Geschehen zugewandt und grüßend. Die Pelike A16 (um 460 v. Chr.<sup>74</sup>) zeigt einen in Vorderansicht thronenden und gebietend die Rechte ausstreckenden Zeus, der klar das Bild beherrscht (Taf. III, 3). Hephaistos weicht links zurück, während sich eine Eileithyia auf der anderen Seite erschrickt; hinter ihr eilt Artemis, die neue Schwester freudig begrüßend, herbei. Poseidon steht wiederum in feierlich-ruhiger Haltung mit langem Gewand hinter Hephaistos, dem Geschehen zugewandt und das bunte Treiben würdevoll verfolgend.

Folglich lassen sich auf den letzten Bildern der Athenageburt – etwa eine Generation vor dem Parthenon – keine Neuerungen in der Darstellungsweise des Poseidon erkennen.

#### 2.1.2.3 Interpretation

Die Götter, die dem außergewöhnlichen Ereignis der Athenageburt beiwohnen dürfen, sind nicht als bloßes Füllwerk zu verstehen, sondern mit Bedacht ausgewählt. Sie alle stehen in einer intensiven Beziehung zu Athena und tragen durch ihr "Wesen, und sei es auch gegensätzlicher Natur, zur Charakterisierung des Ereignisses, zum würdigen und feierlichen Empfang der neugeborenen Göttin bei"<sup>75</sup>. Ares deutet beispielsweise die kriegerische Natur der neuen Göttin an, während Hermes ein ständiger Begleiter der Athena auf ihren Wegen sein wird<sup>76</sup>.

Auch Poseidon steht mit der neugeborenen Göttin in einer ganz engen Beziehung. Die beiden Gottheiten besitzen gemeinsame Berührungspunkte im Kult – sowohl auf der Akropolis als auch im Stadtgebiet von Athen und in ganz Attika – und sind zudem gleichberechtigte Schutzpatrone Athens. Poseidon ist in der Regel anwesend, wenn Athena das Zentrum der Aufmerksamkeit darstellt<sup>77</sup>. Einen bildlichen Ausdruck des besonderen

<sup>74</sup> So CASSIMATIS 1984, 988.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> SCHEFOLD 1981, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Heimberg 1968, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> KNELL 1965, 15-16.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Siehe dazu SHAPIRO 1989, 105-106.

Verhältnisses geben einige Vasenbilder, hauptsächlich des Amasismalers, die im letzten Drittel des 6. Jh. v. Chr. entstanden sind<sup>78</sup> und eben die beiden Götter in einer ruhigen gleichsam wie in einem Gespräch befindlichen Anordnung zeigen. Laut Shapiro sind die Darstellungen schon zu zahlreich und eindeutig in ihrer Aussage, als dass sie eine Eigenheit eines Künstlers sein könnten<sup>79</sup>. Bestätigung findet die Feststellung durch einen lokal gefertigten Teller aus Thasos, der mit einer ganz ähnlichen Szene versehen ist und bereits in das zweite Viertel des 6. Jh. v. Chr. datiert wird<sup>80</sup>. Dennoch scheint der Amasismaler eine besondere Vorliebe für das Thema besessen zu haben. Auf der vom Töpfer Amasis signierten Amphora AT1 (um 540 v. Chr. 81) stehen sich die beiden Gottheiten wie bei einer Unterredung gegenüber (Taf. IV, 1). Athena scheint gerade von links herangetreten zu sein: Sie hält ihre Lanze noch leicht schräg in der Rechten und erhebt die Linke zum Gruß. Ihr gegenüber steht die ruhige majestätische Gestalt des Poseidon, der den Dreizack mit seiner rechten Hand fest umfasst. Ein zweites signiertes, allerdings sehr zerstörtes Gefäß AT2 (um 520 v. Chr. 82) gibt die gleiche Szene mit dem kleinen Unterschied wieder, dass die Positionen der Gottheiten vertauscht sind (Taf. IV, 2). Diesmal schreitet Poseidon, von dem nur noch der Kopf und die Füße erhalten sind, am linken Bildrand heran. Shapiro legt überzeugend dar, dass die Stellung seiner Füße und der diagonal gehaltene Dreizack die Vermutung einer Ankunft des Gottes bestärken und dass er wohl wie vorher Athena die linke Hand zum Gruß erhebt<sup>83</sup>. Jene erwartet ihn und steht ruhig mit der Lanze in der Rechten und einem großen Schild mit einem beeindruckenden Gorgoneion als Insignie in der Linken da. Zu Athena und Poseidon treten zwar auf einigen weiteren Gefäßen des Amasismalers Figuren hinzu, die Betonung aber liegt weiterhin auf der in sich geschlossenen Zweiergruppe. Das kann man auf der Oinochoe AT3 (zwischen der Mitte und dem 3. Viertel des 6. Jh. v. Chr. 84) beobachten, in deren Zentrum sich die Gottheiten mit relativ geringen Abstand gegenüber stehen (Taf. IV, 3). Keine von beiden macht Anstalten, sich zu begrüßen oder die männlichen Gestalten, die sich zu ihren Seiten anschließen, zur Kenntnis zu nehmen. Einen ähnlichen Eindruck vermitteln Athena und Poseidon auf AT4 (um 540 v. Chr. 85): Sie wirken völlig in sich konzentriert und scheinen die beiden Figuren, die sie umrahmen, weder zu bemerken noch in ihre Sphäre mitein zu beziehen. Es hat fast den Anschein, als ob der von rechts hinzutretende Hermes und der von

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Heimberg 1968, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> SHAPIRO 1989, 106.

<sup>80</sup> So Weill 1985,141. Abb. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> So Simon 1994, 472.

<sup>82</sup> So BOTHMER 1985, 136.

<sup>83</sup> SHAPIRO 1989, 106.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> So Beazley 1931, 97.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> So Simon 1994, 472.

links heranschreitende nicht näher charakterisierte Mann – beide werden von einem Hund, dem Lieblingstier des Amasismalers, begleitet<sup>86</sup> – sich über die Köpfe der beiden förmlich unsichtbaren Gottheiten hinweg grüßen<sup>87</sup>. Die würdevollen Begegnungen von Athena und Poseidon sind sicherlich nicht als Darstellungen des Wettstreits um Attika aufzufassen (Vgl. S1; S2); schließlich tritt der Gott in gleicher Weise auf NK26 (Taf. XVII, 4) Hermes gegenüber, ein Gott, mit dem er nie in Konflikt steht und eine eher freundschaftliche Beziehung pflegt. Da hinter all den Bildern zudem weder eine andere mythologische Erzählung zu vermuten noch eine Verbindung zu den Darstellungen der anderen Gefäßseiten zu konstatieren ist, wird in ihnen wohl am wahrscheinlichsten die Nähe von Athena und Poseidon im Kult und ihr Status als gleichberechtigte Schutzgottheiten der Stadt Athen ausgedrückt<sup>88</sup>.

Die enge Verbundenheit des Poseidon mit Athena und Attika kommt auch bei der Darstellung des Mythos der Athenageburt zum Tragen, eine Hypothese, die ich durch die Beobachtung untermauere, dass Poseidon – abgesehen von dem nur literarisch überlieferten Gemälde des Kleanthes in Olympia – keine Berücksichtigung auf den nicht-attischen Darstellungen der Athenageburt gefunden hat. Der Verdacht liegt nahe, dass der Gott erst von den athenischen Vasenmalern höchstwahrscheinlich aufgrund seiner tiefen kultischen Wurzeln im attischen Staat zu einem festen Bestandteil der Athenageburtsbilder gemacht worden ist. Er verleiht durch seine Anwesenheit dem Geschehen eine spezielle attische Konnotation, eine Schlussfolgerung, die bereits Knell, aber mit einer etwas anders aufgebauten Argumentation, gezogen hat<sup>89</sup>.

#### 2.1.2.4 Zusammenfassung

Seit dem Beginn der attischen Athenageburtsdarstellungen im frühen zweiten Viertel des 6. Jh. v. Chr. befindet sich Poseidon als kontinuierlich häufiger Teilnehmer unter den dem Ereignis beiwohnenden Gottheiten. Von Anfang an hält er sich nahe dem Hauptgeschehen unmittelbar hinter den Geburtshelferinnen auf (A1; A2; A4) und erhält dadurch das Privileg, als einer der ersten Götter Athena willkommen zu heißen. Er kehrt allerdings häufig dem Geburtsvorgang desinteressiert den Rücken zu (A2-A4), ein Verhalten, das auch die anderen anwesenden Gottheiten auf den frühesten Vasenbildern offenbaren. Nach der Mitte des 6. Jh.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Heimberg 1968, 15.

Vgl. Shapiro 1989, 107. Heimberg 1968, 15 hat zwar ein weiteres Gefäß (Paris, Museé du Louvre F257: Beazley Archiv Nr. 4802) in dem Kontext zur Diskussion gestellt, aber bereits selbst berechtigte Zweifel an einer Zugehörigkeit zu der besprochenen Gruppe von Vasenbildern geäußert.

Siehe HEIMBERG 1968, 14, SHAPIRO 1983a, 91 und 1989, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> KNELL 1965, 20.

v. Chr. aber wenden sich die versammelten Götter dem Ereignis erwartungsvoll zu und bringen die Anteilnahme mit ihrer Gestik zum Ausdruck, so auch Poseidon (A5; A6). Die Malergruppe um Exekias kreiert die aussagekräftigsten Bilder von der Athenageburt, indem sie die dargestellten Gottheiten in ihrer Anzahl reduziert und sorgfältig auswählt, zudem in eine bestimmte Reihen- bzw. Rangfolge bringt. Poseidon muss zwar stets hinter Apollon zurücktreten (A7; A8), rückt aber bei dessen Abwesenheit noch näher an die Zentralgruppe heran (A6; A9 und A10-A14). Im 5. Jh. v. Chr. nimmt die Zahl der Athenageburtsdarstellungen drastisch ab. Poseidon erscheint noch zweimal auf attisch rotfigurigen Vasenbildern (A15; A16), es ist aber keine Neuerung oder Entwicklung in seiner Darstellungsweise, eine Generation vor dem Parthenon, erkennbar.

So wie alle anderen bei der Athenageburt gegenwärtigen Gottheiten besitzt Poseidon eine ganz eng gestaltete Beziehung zu der neugeborenen Göttin (AT1-AT4). Da er auf nichtattischen Athenageburtsbildern in der Regel keine Berücksichtigung findet, liegt die Vermutung nahe, dass er erst von den athenischen Vasenmalern aufgrund seiner tiefen kultischen Wurzeln im attischen Staat zu einem festen Bestandteil der Athenageburtsbilder gemacht worden ist. Poseidon verleiht dem Ereignis somit eine spezielle attische Konnotation.

#### 2.1.3 Gigantomachie

#### 2.1.3.1 Vorbemerkungen

#### 2.1.3.1.1 Die frühesten Darstellungen

Die frühesten Gigantomachiedarstellungen befinden sich auf fragmentierten korinthischen Pinakes aus dem Poseidonheiligtum bei Penteskouphia; diese werden in den Zeitraum zwischen 575 und 550 v. Chr. datiert<sup>90</sup>. Auf den Tontäfelchen ist auch Poseidon als Kämpfer gegen die Giganten wiedergegeben. Einige Bruchstücke<sup>91</sup> zeigen ihn nackt und unbärtig in Ausfallstellung nach rechts, wie er mit dem Dreizack einen Feind bedroht<sup>92</sup>.

Moore 1979a, 23; Vian 1988, 215.

Berlin, Antikensammlungen F 471-473: GEAGAN 1970, Abb. 11.

PAYNE 1931, 143 Anm. 1 schlägt erstmals eine Deutung als Gigantomachie vor. RODENWALDT 1939, 159-161 erwägt die Möglichkeit einer Titanomachiedarstellung, ein Gedanke, der von VIAN 1952, 18 und besonders von DÖRIG 1961, 21 weiterentwickelt wird. Auch GEAGAN 1970, 38 zweifelt auf einem der Stücke (Berlin F 471) das Gigantomachiethema an; er sagt, Poseidon sei hier in einem bekannten Typus dargestellt, der auch auf Münzen aus Poseidonia um 530 v. Chr. vorkommt.

Des Weiteren ist die Schlacht Thema auf einem Keramikfragment aus Eleusis<sup>93</sup> um 570 v. Chr. <sup>94</sup>, das nur Ares beim Kampf gegen die Giganten wiedergibt und als nicht-attisch zu bezeichnen ist<sup>95</sup>. Über den Entstehungsort einer Amphora im Louvre<sup>96</sup> aus dem zweiten Viertel des 6. Jh. v. Chr. <sup>97</sup> wurde m. E. ohne überzeugende Lösung kontrovers diskutiert<sup>98</sup>; in jedem Fall weist das frühe Gefäß bereits Wesenszüge der späteren Gigantenkämpfe des Poseidon auf: Er - bärtig und mit einem Schuppenpanzer bekleidet - stürmt von links heran, setzt einen Fuß auf den Unterschenkel seines Gegners und versucht, diesen mit dem Dreizack zu treffen. Auch den Gesteinsbrocken - die spätere Insel Nisyros - trägt er schon auf seiner linken Schulter.

#### 2.1.3.1.2 Die sog. Akropolisvasen

Die zahlreichen attischen Darstellungen des Kampfes der olympischen Götter gegen die Giganten setzen mit den sehr fragmentierten schwarzfigurigen Gefäßen von der Athener Akropolis aus den beiden Jahrzehnten um die Mitte des 6. Jh. v. Chr. ein<sup>99</sup>. Es sei auf die bemerkenswerte Wechselbeziehung zwischen abgebildeten Thema und Fundort aufmerksam gemacht, die ohne Parallele in der attisch schwarzfigurigen Vasenmalerei geblieben ist<sup>100</sup>.

Die sog. Akropolisvasen befinden sich in einem desolaten Zustand und sind nur schwer rekonstruierbar. Vian stellt dennoch fest, dass alle einem ähnlichen Prinzip folgen: Das Zentrum des Kampfgetümmels bilden stets Zeus, Herakles und Athena, der eine gewisse Schlüsselposition in jeder der Szenen zukommt; links schließen sich Aphrodite, Dionysos, Poseidon, Hermes und Hera an und rechts das Paar der Letoiden, Ares und Hephaistos<sup>101</sup>. Schefold legt zudem dar, dass die Bilder der Gefäße bereits eine äußerst feine Charakteristik und Differenzierung der einzelnen Gottheiten sowie kompositorische Grundzüge aufweisen, die auf allen späteren Abbildungen zu finden sind wie beispielsweise die zentrale Stellung

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Eleusis, Museum 1398 : SCHEFOLD 1978, Abb. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> So Vian 1988, 215.

<sup>95</sup> VIAN 1988, 215.

Paris, Louvre E732: Amphora; LIMC IV Gigantes 170.

<sup>97</sup> So VIAN 1988, 219f.

CASSIMATIS 1984, 990 bezeichnet die Amphora als ionisch, während sie laut HEIMBERG 1968, 45 "nicht rein attischen Charakters, aber doch im attischen Einflußbereich entstanden" ist. VIAN 1952, 94-95 ordnet sie als schwer klassifizierbar ein und diskutiert sie ausführlich, ohne zu einem eindeutigen Ergebnis zu gelangen. In einem späteren Aufsatz hält VIAN 1988, 220 sie für eine lokale Arbeit, die sowohl ionischen als auch attischen Einflüssen ausgesetzt ist, und vermerkt auch den Vorschlag von v. Bothmer und Moore, dass es sich hierbei um ein attisches Gefäß handelt.

<sup>99</sup> HEIMBERG 1968, 44.

Die Präsenz der Gigantomachiesage auf der Athener Akropolis ist unübersehbar, vgl. dazu Shapiro 1989, 38.

VIAN 1952, 99.

von Zeus, Athena und Herakles<sup>102</sup>. Auch die Giganten werden individuell unterschieden und namentlich benannt. Folglich liegt es nahe, ein gemeinsames Vorbild - am wahrscheinlichsten eine dichterische Fassung des Mythos - zu postulieren.

Giuliani konstatiert überzeugend, dass "für Hesiod um 700 v.Chr. die Giganten noch keine Namen und keine eigene Geschichte hatten: [...] Für die Entstehung der Gigantomachie-Sage liefert uns Hesiod somit einen zuverlässigen terminus post quem. 103. Schefold führt das Gedicht vom Gigantenkampf auf die Zeit Solons zurück, und zwar "vielleicht als Teil des kyklischen Epos der Titanomachie "104". Die Annahme muss reine Spekulation bleiben, da man weder Informationen zu dem sicherlich aus archaischer Zeit stammenden Verfasser noch irgendwelche Fragmente seines Werkes besitzt<sup>105</sup>. Auch dem Peplos, der alle vier Jahre anlässlich der Großen Panathenäen von den Athenern an ihre Stadtgöttin übergeben wird und auf dem eine Darstellung eines Gigantenkampfes eingewebt ist 106, muss man einen vorbildhaften oder zumindest anregenden Charakter bei der Ausgestaltung der Gigantomachiebilder zuschreiben. Wann das Kleidungsstück zum ersten Mal mit einem derartigen Bild versehen wird<sup>107</sup> und wie es genau beschaffen ist<sup>108</sup>, wissen wir nicht. Mansfield geht bei seiner "Datierung" des ersten Panathenäenpeplos von der Prämisse aus, dass die Dekoration des Gewandstückes eine Erinnerung an die athenische Rolle bei der Perserabwehr darstellt, und schlägt aus diesem Grund die Jahre 474/73 oder 470/69 v. Chr. vor<sup>109</sup>. Der Großteil der Forschung nimmt allerdings zu Recht an, dass der Peplos mit dem Gigantomachiemotiv erstmals anlässlich der Neugestaltung der Panathenäen im Jahr 566/65 v. Chr. hergestellt wird<sup>110</sup>.

Folglich würde ich die Gigantomachievasen, die kurze Zeit später auf der Akropolis von Athen geweiht werden, als einen mehr oder weniger unmittelbaren Reflex auf die ikonographischen Elemente des Panathenäenpeplos verstehen. Die Athener begreifen das Panathenäenfest schließlich seit seiner Reorganisation nicht nur als Geburtstag der Göttin Athena, sondern auch als die immer wiederkehrende Feier des Sieges der Athena über die Giganten<sup>111</sup>.

<sup>102</sup> SCHEFOLD 1993, 200 und 1978, 55.

<sup>103</sup> GIULIANI 2000, 266. SIMON 1975, 5 dagegen nimmt an, dass Hesiod die Sage vom Kampf zwischen Götter und Giganten zwar bereits gekannt, sie aber in seiner Theogonie ausgespart hat.

<sup>104</sup> SCHEFOLD 1993, 200.

<sup>105</sup> GIULIANI 2000, 271.

<sup>106</sup> Mansfield 1985, 51.

<sup>107</sup> Zur antiken Evidenz des Peplos: DEUBNER 1932, 18-19, ZIEHEN 1949, 460-463 und MANSFIELD 1985,

<sup>108</sup> Siehe Vermutungen bei MANSFIELD 1985, 58-65.

<sup>109</sup> Mansfield 1985, 51.

<sup>110</sup> Vgl. Boardman 1977, 241; Schefold 1993, 200; Giuliani 2000, 271.

<sup>111</sup> SCHEFOLD 1993, 200.

#### 2.1.3.2 Chronologische Entwicklung

Poseidon gilt neben Zeus, Athena und Ares als der wichtigste olympische Teilnehmer beim Kampf gegen die Giganten<sup>112</sup>. Er findet sowohl auf nicht-attischen als auch auf attischen Gigantomachiebildern Berücksichtigung. Dennoch fällt auf, dass er gerade bei dem Darstellungskontext, der so eng mit der Stadtgöttin Athens verbunden ist, in einem für ihn außergewöhnlich häufigen Maße auf attischen Gefäßen wiedergegeben wird. Die Vasenmaler in Athen scheinen ein besonderes Interesse daran besessen zu haben, die Wichtigkeit des Poseidon in dem Kampf herauszustellen. Apollodor gibt uns ein wichtiges ikonographisches Merkmal für dessen Identifizierung an die Hand; er überliefert<sup>113</sup>, dass Poseidon, während er den Giganten Polybotes<sup>114</sup> über das Meer hinweg verfolgt, ein Stück von der Insel Kos abgerissen hat und auf diesen schleudert. Der Felsbrocken soll zur Insel Nisyros geworden sein, die seine originelle und etwas unorthodoxe Kampfwaffe in der Gigantomachie darstellt und die deutlich auf seine Funktion als Erderschütterer hinweist.

Poseidon taucht bereits auf Exemplaren aus dem großen Scherbenkomplex der Akropolisvasen um 560-550 v. Chr. auf. Hier sei an erster Stelle der Dinos G1 des Lydos genannt (Taf. V, 1): Auf den Fragmenten I und K sind vor einem nach links galoppierenden Viergespann die riesigen Umrisse der Insel Nisyros erkennbar, die mit Pflanzen, einem Fuchs und einem Hasen versehen ist und unter der wohl gerade ein nicht sichtbarer Gigant begraben wird; es ist aufgrund der eindeutigen ikonographischen Kennzeichnung eine logische Konsequenz, in dem Gespann das des Poseidon zu sehen. Einige Forscher<sup>115</sup> vertreten die m. E. mögliche Ansicht, dass Amphitrite bereits auf dem Bild als Wagenlenkerin tätig ist. Ebenfalls aus dem Repertoire der auf der Akropolis gefundenen Gefäße stammt der Kantharos G2, auf dessen Fragment D sich ein niedergestreckter Gigant und der nach rechts gewandte Poseidon mit Dreizack und Felsbrocken zwischen Aphrodite<sup>116</sup> und Dionysos befinden. Bereits auf den frühen attischen Wiedergaben der Gigantomachie werden zur Charakterisierung des Poseidon bestimmte kanonische Elemente wie beispielsweise der Felsbrocken verwendet.

Nach der Mitte des 6. Jh. v. Chr. werden vielfigurige Bilder seltener; der panoramaartigen Version zieht man nun Ausschnitte aus dem Kampfgeschehen und vor allem Darstellungen

SIMON 1994, 465.

Apollod. 1, 6, 2.

Laut WÜST 1954, 552 werden inschriftlich auf Vasen die Gegner des Poseidon im Gigantenkampf namentlich mit Polybotes und, seltener, mit Ephialtes bezeichnet.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Vgl. Heimberg 1968, 45; Moore 1979b, 91.

Laut VIAN 1988, 216 herrscht bei der Identifizierung der Aphrodite Unsicherheit.

einzelner kämpfender Götter vor<sup>117</sup>. Einzelkampfszenen, die Poseidon und seine Gegner wiedergeben, gibt es sowohl im 6. als auch im 5. Jh. v. Chr. erstaunlich viele, besonders wenn man in Betracht zieht, wie wenig Bilder insgesamt von dem Gott erhalten sind. Ich habe über 50 derartige Darstellungen bei meiner Recherche im Beazleyarchiv auf attischen Vasen durch ihr kontinuierlich gleichförmiges Erscheinungsbild auffallen. gezählt, Stellvertretend für viele weitere Einzelkampfszenen führe ich G3 (540-530 v. Chr. 118) auf (Taf. V, 2): Poseidon schreitet energisch von links heran und trägt auf seiner linken Schulter bzw. auf seinem linken ausgestreckten Arm (Vgl. G4; G5) einen in weiß gehaltenen Felsbrocken, im Begriff, diesen gleich auf seinen Gegner zu wälzen. Zur Verdeutlichung der Unterwerfung setzt er seinen rechten Fuß auf den Unterschenkel des Giganten. In seiner rechten Hand hält er auf Hüfthöhe den Dreizack, der einfach als Attribut (Vgl. G6; G7), aber auch als Stech- (Vgl. G8-G11) oder Stoßwaffe (Vgl. G12-G15) dienen kann. Der Gigant ist bereits zu Boden gegangen, hat sich Poseidon aber noch zugewandt und versucht, sich mit einer Lanze zu wehren. Auf den meisten Bildern jedoch ist bereits der Moment der totalen Niederlage des Giganten dargestellt. Eine gewisse Abwechslung wird durch das Verhalten der Gegner des Poseidon erreicht: Heimberg unterscheidet zwischen dem fliehendniederstürzenden, dem rückwärtsstrauchelnden, auf die Knie gesunkenen und dem vorne übergefallenen, auf dem Boden kriechenden Giganten und betont, dass im Laufe der Zeit die Szene noch um zu Hilfe eilende oder entfliehende Giganten erweitert wird<sup>119</sup>. Auch die Anzahl der Gegner des Poseidon variiert. Im letzten Drittel des 6. Jh. v. Chr. können es mehrere Giganten sein, vor und nach der Zeitspanne ist es meist nur einer<sup>120</sup>. Ich greife mit der Feststellung vorweg, dass Poseidon auch auf Gigantomachiebildern mit mehreren teilnehmenden Gottheiten in exakt derselben Art und Weise wiedergegeben wird; das oben beschriebene Darstellungsschema wird wie eine Schablone von einer auf die nächste Szene übertragen.

Poseidon kämpft üblicherweise in der Nähe der Hauptprotagonisten Zeus, Herakles und Athena und manchmal sogar mit ihnen gemeinsam, wie G9 (530-525 v. Chr. 121) zeigt (Taf. V, 3): Auf der einen Seite der Vase befinden sich die drei erwähnten Gottheiten, auf der anderen Seite Poseidon, der in gewohnter Manier gegen seinen Gegner kämpft. Die beiden Bilder sind als Einheit zu verstehen und machen deutlich, dass der Gott eng mit den wichtigsten Kämpfern der Schlacht verbunden ist. Besonders möchte ich mein Augenmerk auf die

HEIMBERG 1968, 45; SHAPIRO 1989, 38.

So VIAN 1988, 227.

HEIMBERG 1968, 45f.

HEIMBERG 1968, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> So Vian 1988, 217.

gemeinsamen Bilder von Poseidon und Athena legen; schließlich gilt der Gott in der attischen Vasenmalerei als der häufigste Mitstreiter der Göttin<sup>122</sup>. Auf G16 (um 540 v. Chr.<sup>123</sup>; Taf. V, 5) befindet sich im Zentrum Poseidon mit einem riesigen Felsklotz in beiden Händen, den er auf seinen bereits rückwärts zu Boden gestürzten Gegner fallen lassen wird; er blickt konzentriert auf den Giganten hinab und setzt als Zeichen der Unterwerfung einen Fuß auf den Besiegten. Direkt links hinter ihm läuft Athena mit einem Schild in der Linken herbei und macht mit der Rechten eine schlecht erkennbare Bewegung - ich habe fast den Eindruck, als lege sie die Hand auf Poseidons Schulter. Ihren Kopf hat sie völlig nach hinten gedreht und blickt im Lauf zu einem weiteren Giganten zurück. Will sie Poseidon mit der Geste auf den Gegner, der von hinten naht, aufmerksam machen? Des Öfteren agieren die beiden Gottheiten allerdings Seite an Seite. G17 (um 540 v. Chr.<sup>124</sup>; Taf. V, 6) zeigt Poseidon und Athena unmittelbar nebeneinander kämpfend. Beide Gottheiten sind völlig auf ihren jeweiligen Gegner fixiert und nehmen keine Notiz voneinander (Vgl. G18; G19).

Neben all den Vasenbildern ist auch ein fragmentierter Marmorgiebel von der Athener Akropolis aus dem späten 6. Jh. v. Chr. 125 mit einer Gigantomachiedarstellung überliefert, der gewöhnlich der Ostfront 126 des spätarchaischen Alten Athenatempels zugewiesen wird 127. Erhalten sind eine Athena in Angriffshaltung, zwei kriechende Giganten, ein sitzender Gigant und das Fragment eines männlichen Fußes, der zu einem in Knie- oder Hockstellung zurücksinkenden Giganten gehört haben wird 128. An dem gesicherten Bestand orientieren sich die im Laufe der Zeit zahlreich gewordenen Rekonstruktionsvorschläge, die an dieser Stelle weder dargelegt noch diskutiert werden sollen 129. Im Rahmen meiner Arbeit ist lediglich interessant, dass die Mehrheit der zur Diskussion gebrachten Meinungen 130 neben Athena die Gottheiten Zeus, Herakles und Poseidon in der Giebelkomposition vermutet. Über deren näheres Erscheinungsbild können aufgrund fehlender Evidenz zwar keine sicheren Aussagen gemacht werden, es ist aber m. E. berechtigt, bei der Rekonstruktion Poseidon zu

<sup>122</sup> STÄHLER 1972, 93.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> So Sotheby 1982, 147 Nr. 383.

So VIAN 1988, 217.

Auf die umstrittene Datierung des Giebels möchte ich im Rahmen dieser Arbeit nicht eingehen.

STÄHLER 1972, 110 spricht sich als Erster für eine Anbringung an die Westfront aus.

In dem Tempel stand das aus Olivenbaumholz gefertigte Kultbild der Athena, auf dessen Peplos eine Gigantomachiedarstellung eingewebt ist, so SHAPIRO 1989, 38. Literatur zu dem Giebel: SCHRADER 191; HEBERDEY 1915; SIX 1925; OPPERMANN 1990, 55-58; MOORE 1995.

<sup>128</sup> STÄHLER 1972, 89.

Die meiner Meinung nach überzeugendste Rekonstruktion liefert STÄHLER 1972, 88-101. Er bezieht zwei bis dato nicht beachtete Pferdetorsi auf den Giebel, was eine äußerst ansprechende Rekonstruktion zur Folge hat: In der Giebelmitte befindet sich ein (Vier-) Gespann in Vorderansicht, das von Zeus gelenkt wird; rechts von ihm kämpft Athena, links von ihm Poseidon. SCHRADER 1978 weist dem Giebel einen möglichen Kopf des Zeus zu. Kritik an dem Rekonstruktionsvorschlag übt u. a. DELIVORRIAS 1974, 178-179.

Siehe HEBERDEY 1915, 56; STÄHLER 1972, 101.

berücksichtigen; schließlich gehört er nicht nur zu den wichtigsten Kämpfern der Schlacht, sondern besitzt auch zu Athena, der als Tempelherrin sicher zentrale Bedeutung in der Giebelkomposition zukommt, eine enge Beziehung.

Die rotfigurige Vasenmalerei des 5. Jh. v. Chr. bringt kleine Veränderungen mit sich: Poseidon wird noch mehr als Einzelkämpfer hervorgehoben und auch größere Kampfzyklen mit mehreren Gottheiten werden in Zweiergruppen gegliedert<sup>131</sup>. Im Prinzip aber wandelt sich die Darstellungsweise des Gottes, abgesehen von kleinen Abweichungen, kaum. Seine Waffe, die Insel Nisyros, erscheint nun nicht mehr als bloßer Felsblock, sondern als "ein unregelmäßig begrenztes Stück Land, auf dem sich zur Charakterisierung alles mögliche Land- und Seegetier bewegt"132, gut zu beobachten auf G13 und G20 (Taf. VI, 1). Simon zufolge trägt Poseidon die Waffe in klassischer Zeit zunehmend weniger mit sich und vermutet den "Hauptgrund für das Weglassen des Attributs [...], daß die Giganten in der klassischen Kunst mehr als früher zu Steinwälzern wurden "133. Die Beobachtung und Erklärung sind für mich nicht nachvollziehbar, da ich auf allen Vasenbildern aus dem 5. Jh. v. Chr., bis auf die einzige Ausnahme G10<sup>134</sup> (Taf. V, 4), die Insel Nisyros als Waffe des Poseidon identifizieren kann. Auf rotfigurigen Vasenbildern werden Poseidon und Athena in ähnlicher Weise wie im Schwarzfigurigen gemeinsam dargestellt. Auf G21 (500-480 v. Chr. 135) kämpfen die Gottheiten wiederum nebeneinander, jede mit ihrem Gegner vollauf beschäftigt, genauso wie auf G22 (um 460 v. Chr. 136; Taf. VI, 2): Athena kommt von links im Laufschritt heran und hält ihre Lanze mit der rechten Hand schräg nach unten, als wolle sie dem vor ihr bereits zu Boden gesunkenen Giganten drohen. Die Linke hat sie in abwehrender Geste erhoben. Poseidon dreht ihr den Rücken zu und richtet seine ganze Aufmerksamkeit auf den Giganten vor ihm, den er gleich mit seinem Felsbrocken begraben wird.

Im späten 5. Jh. v. Chr. bildet sich ein neues Motiv für die Poseidondarstellungen in der Gigantomachie heraus, das auch noch in der hellenistischen Epoche<sup>137</sup> Gültigkeit besitzt<sup>138</sup>. Der Gott agiert von nun an vom Rücken eines Pferdes aus, was m. E. eine Anspielung auf seine besondere Beziehung zu jenen Tieren ist - schließlich wird keine andere olympische

SIMON 1994, 465; HEIMBERG 1968, 46.

BULLE 1902-1909, 2867.

<sup>133</sup> SIMON 1994, 465.

Poseidon gebraucht auf G10 allein seinen Dreizack als Waffe und stößt auf seinen Gegner ein. Das Gefäß datiert aber laut SIMON 1994, 465 auch schon in das späte 5. Jh. v. Chr.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> So Vian 1988, 222.

So VIAN 1988, 231.

Im Hellenismus kehrt das Thema der Gigantomachie in die Monumentalplastik zurück, wie das berühmte Beispiel des Pergamonaltars zeigt, so MOORE 1979a, 23.

Gottheit je reitend dargestellt<sup>139</sup>. Auf G23 (400-390 v. Chr.<sup>140</sup>) werden viele Götter beim Gigantenkampf dargestellt (Taf. VI, 3): Poseidon kämpft vom Rücken eines Schimmels herab und sticht mit dem Dreizack auf die Giganten ein. Durch Pausanias<sup>141</sup> erfahren wir von einer Statuengruppe in Athen vor dem Demetertempel im Kerameikos aus dem späteren 5. Jh. v. Chr.<sup>142</sup>, die Poseidon zu Pferd im Gigantenkampf zeigt, wie er einen Speer gegen den Giganten Polybotes schleudert. Die Deutung der spätklassischen Reitergruppe als Gott Poseidon mit Polybotes braucht trotz eines Einwandes von Wüst nicht bezweifelt werden<sup>143</sup>. Durch ein spätes Epigramm ist die Statuengruppe wahrscheinlich auf eine andere Bedeutung umgeschrieben worden, was unberechtigte Zweifel an der Glaubwürdigkeit des Pausanias aufkommen lässt<sup>144</sup>.

#### 2.1.3.3 Bedeutung des Bildthemas

Um eine angemessene Beurteilung des Poseidon in der Gigantomachie zu erreichen, werden abschließend ein paar Worte zu der eigentlichen Kernaussage des Mythos gesagt. Im Prinzip handelt die Sage von dem letzten Aufbäumen der Gaia und ihrer erdgeborenen Nachkommen gegen die olympischen Götter, deren Herrschaft nach der Schlacht für alle Zeit gesichert ist. Als wichtigste Helferin des Zeus nimmt Athena eine besondere Stellung in dem Mythos ein, dem die attische Bevölkerung aus diesem Grund größte Bedeutung beimisst. Der Sieg über die Giganten wird zum persönlichen Triumph ihrer Hauptgöttin stilisiert, an den traditionell an den Großen Panathenäen in Form des gewebten Peplos erinnert wird<sup>145</sup>. Kaum eine andere Erzählung nimmt in der öffentlichen Bildwelt von Athen einen so wichtigen Platz ein und wird in so vielerlei Hinsicht politisch instrumentalisiert<sup>146</sup>. Wie Giuliani zutreffend bemerkt, behauptet sich der Gigantomachiemythos "immer wieder als politischer Kardinal-Mythos [...], der – grundsätzlicher und expliziter als jeder andere – die Überlegenheit der Herrschenden über potentielle Usurpatoren proklamiert"<sup>147</sup>. Poseidon gehört in dem Kampf zu den wichtigsten Teilnehmern. Dass man bei dem Mythos auf den Gott nicht verzichten kann,

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> SIMON 1994, 478.

So VIAN 1988, 230.

Paus. 1, 2, 4.

HEIMBERG 1968, 47 Anm. 34 bezeichnet die Gruppe als "nachparthenonisch".

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> WÜST 1954, 515; SIMON 1994, 463.

BULLE 1902-1909, 2897.

HERINGTON 1955, 60; CASTRIOTA 1992, 138-143.

Vgl. der Gigantomachiemythos als "Symbol der Gesetzgebung Solons" (so SCHEFOLD 1993, 20), als "Sinnbild des attischen Staates, der attischen Siege über die Barbaren, der olympischen Ordnung über die Urweltriesen" (so SCHEFOLD 1978, 92), als "ein Krieg gegen Barbaren, transponiert auf die Ebene der Götter, [...] [mit dem Ziel] der Bewahrung und Erhaltung der bestehenden Zivilisation und Kultur" (so THOMAS 1976, 25).

<sup>147</sup> GIULIANI 2000, 276f.

zeigt dessen große Präsenz auf attischen Vasenbildern in unmittelbarer Nähe zu den unerlässlichen Hauptprotagonisten. Es ist m. E. kein Zufall, dass die beiden Schutzgottheiten Athens gerade bei dem für die Göttin Athena so wichtigen Darstellungsthema Seite an Seite für den Sieg der olympischen Götter kämpfen. Auffallend ist ferner, dass Poseidon bei dem Kampf in seiner nur selten thematisierten Funktion als Erderschütterer erscheint. Seine markante und entscheidende Waffe ist nicht sein konventionelles Attribut, der Dreizack, sondern ein herausgerissenes Stück Fels, das seine elementare, seinem eigentlichen Wesen sehr entsprechende Macht deutlich zum Ausdruck bringt.

#### 2.1.3.4 Zusammenfassung

Die attischen Gigantomachiedarstellungen setzen mit den schwarzfigurigen Vasen von der Athener Akropolis in den beiden Jahrzehnten um die Mitte des 6. Jh. v. Chr. ein. Die frühesten Bildschöpfungen folgen alle einem ähnlichen kompositorischen Prinzip und weisen bereits eine feine Differenzierung der einzelnen Gottheiten und Giganten auf. Wir dürfen davon ausgehen, dass eine heute verlorene dichterische Fassung des Mythos den Gefäßen vorausgegangen ist und dass auch der Panathenäenpeplos anregenden Charakter besessen hat.

Bereits auf den frühen Akropolisvasen (G1; G2) lassen sich bestimmte Elemente für die Darstellung des Poseidon erkennen wie beispielsweise der Felsbrocken auf seiner linken Schulter, seine markante und originelle Kampfwaffe, die Insel Nisyros. Nach der Mitte des 6. Jh. v. Chr. werden die Bilder mit vielen Gottheiten seltener, stattdessen dominieren Einzelkampfszenen, auf denen Poseidon sowohl im 6. als auch im 5. Jh. v. Chr. sehr häufig wiedergegeben ist. Sie zeigen den Gott in einem kontinuierlich gleichförmigen Erscheinungsbild, das wie eine Schablone auch auf Gigantomachiebilder mit mehreren teilnehmenden Gottheiten übertragen wird (G3-G15). Poseidon agiert stets in unmittelbarer Nähe zu den Hauptprotagonisten (G9), eine Position, die für ihn auch im sog. Gigantomachiegiebel des Alten Athenatempels angenommen wird. Im 5. Jh. v. Chr. verändert sich die Darstellungsweise des Poseidon kaum. Er wird noch mehr als Einzelkämpfer hervorgehoben und seine Kampfwaffe erscheint nicht mehr als klobiger Felsbrocken, sondern ist durch allerlei Getier und Vegetation belebt (G13; G20). Das späte 5. Jh. v. Chr. führt schließlich ein neues Motiv ein: Poseidon kämpft nun vom Rücken eines Pferdes aus (G23). Da der Gott als einziger der olympischen Götter je reitend dargestellt wird, ist die Neuerung als eine Anspielung auf sein besonderes Verhältnis zu jenen Tieren zu verstehen. Zusammenfassend betrachtet verändert sich das Darstellungsschema des Poseidon über die gesamte Laufzeit des Bildthemas wenig. Während man Ähnliches bei der bildlichen Wiedergabe des Apollon in der Gigantomachie beobachten kann, durchläuft Dionysos eine sichtbare ikonographische Entwicklung<sup>148</sup>.

Poseidon tritt im Kampf gegen die Giganten, der nicht nur für das Bestehen der olympischen Götterordnung, sondern auch speziell für die attische Bevölkerung eine enorme Bedeutung besitzt, als einer der wichtigsten Kämpfer auf und das in hervorgehobener Positionierung an der Seite des Zeus, des Herakles und vor allem der Göttin Athena, der in Attika der Ruf als eigentliche Siegerin über die Giganten zukommt. Sein eigentümliches und eher selten thematisiertes Wesen als Erderschütterer wird in den Darstellungen der Schlacht mittels der Wahl seiner Waffe äußerst charakterisierend zum Ausdruck gebracht.

### 2.1.4 Apollinische Trias

Da die Darstellungen der apollinischen Trias sehr zahlreich und zu jeder Zeit in der griechischen Bildkunst zu finden sind, werden im Folgenden ausschließlich solche Bilder behandelt, die die drei Gottheiten ruhig stehend im Schema der *sacra conversazione* zeigen. Gegen Ende des 6. Jh. v. Chr. ist Apollon stets als Kitharöde zwischen Mutter und Schwester wiedergegeben; er befindet sich in der Regel mit seiner Kithara in Profilansicht nach rechts in der Mitte des Bildfeldes und stellt dadurch die zentrale Hauptfigur der streng symmetrisch aufgebauten Komposition dar<sup>149</sup>.

### 2.1.4.1 Chronologische Entwicklung

Poseidon gesellt sich fast ausschließlich auf attisch schwarzfigurigen Vasenbildern des relativ kurzen Zeitraums zwischen 550 und 500 v. Chr. zu der Göttertrias<sup>150</sup>. Bei meiner Recherche habe ich 22 Exemplare gezählt, die den Gott in einem derartigen Kontext zeigen und dabei stets dem gleichen Darstellungsschema folgen. Poseidon befindet sich links von Apollon hinter Leto, während der meist auch anwesende Hermes seinen Platz auf der anderen Seite hinter Artemis einnimmt<sup>151</sup>. Die Positionen des Götterboten und des Poseidon können hin und wieder vertauscht werden und auch Dionysos kann hinzutreten bzw. eine der beiden Gottheiten ersetzen.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Siehe dazu VIAN 1988, 260-262.

<sup>149</sup> LAMBRINUDAKIS 1984, 261.

HEIMBERG 1968, 24.

Die Benennung der weiblichen Gottheiten ist oftmals schwierig, aber ZANKER 1965, 72 argumentiert überzeugend dafür, dass auf fast allen Bildern Artemis der erste Rang zukommt und Apollon ihr beim Singen zugewandt ist.

Das früheste Exemplar, die Amphora AP1 des Princeton-Malers (um 540 v. Chr. 152), zeigt Poseidon in einer markanten Pose (Taf. VI, 4): Er verlässt am rechten Bildrand die Szene und schaut nur noch mit leicht geneigten Kopf zurück, so "als lausche er den verklingenden Tönen der Kithara nach"<sup>153</sup>, während Hermes großen Schrittes von links an die Trias herantritt und sie grüßt. Am häufigsten jedoch erscheint die Trias mit Poseidon im letzten Viertel des 6. Jh. v. Chr. in den Werken des Antimenesmalers<sup>154</sup>. Im Oeuvre jenes Künstlers wendet sich der Gott in der Regel der Göttergruppe zu und lauscht andächtig der Musik (Vgl. AP2-AP4; Taf. VI, 5). Trotz seiner etwas abseitigen Position am Bildrand versucht er, sich der fest geformten Gruppierung anzunähern. Auf AP5 (Taf. VII, 1) und AP6 hebt Poseidon die Hand; er möchte Kontakt zu der Trias herstellen bzw. auf seine emotionale Bewegtheit aufmerksam machen. Bemerkenswert ist, dass Poseidon, obwohl er die Trias interessiert beobachtet, von jener abgegrenzt und isoliert erscheint. Gleichsam wie eine unmittelbare Reaktion darauf wendet sich der Gott auf AP7 (530-520 v. Chr. 155) ab und ist im Begriff, das Bildfeld zu verlassen (Taf. VII, 2). Er dreht Kopf und Oberkörper noch zur Mitte, als sei er noch unentschlossen, ob er der Szene tatsächlich den Rücken kehren soll. Auffallenderweise wenden sich neben Poseidon auch manchmal Hermes (Vgl. AP5; AP8) und Dionysos (Vgl. AP2) von der Szene ab. Zanker stellt fest, dass der Götterbote in dem Bildkontext der eigentliche Fremde ist, der keinen Anteil an der innigen Verbundenheit Apollons mit Mutter und Schwester besitzt<sup>156</sup>. Die Beobachtung lässt sich m. E. auf Poseidon übertragen; nichtsdestotrotz ist die völlige Abkehr von der Trias als eine Ausnahmeerscheinung unter den Bildern zu werten.

Gewissermaßen den Endpunkt in der Reihe der Antimenesbilder stellt die Amphora AP2 (um 520 v. Chr. 157) dar, die die Trias aufgelockert und nach außen geöffnet zeigt (Taf. VI, 5). Leto, die sich links von Apollon aufhält, wendet sich Poseidon zu, der mit ihr lebhaft in Interaktion tritt. Artemis steht dem kitharaspielenden Apollon nicht mehr statisch gegenüber, sondern zieht mit der Rechten an ihrem Gewand. Hinter ihr ist Dionysos gerade dabei, mit Blick zurück aus dem Bildfeld zu schreiten. Das starre symmetrische Darstellungsschema wird hier aufgeweicht: Die Figuren nehmen sich gegenseitig zur Kenntnis und stellen Kontakt zueinander her.

-

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> So Shapiro 1989, 104.

<sup>153</sup> KNELL 1965, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> ZANKER 1965, 72; LAMBRINUDAKIS 1984, 282.

So Lambrinudakis 1984, 289.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> ZANKER 1965, 74.

So Lambrinudakis 1984, 289.

Die Tendenz zur Öffnung der apollinischen Trias nach außen wird auf einigen jüngeren Vasenbildern, die nicht mehr vom Antimenesmaler stammen, noch verstärkt. AP9<sup>158</sup> (um 520 v. Chr. 159; Taf. VII, 3) und AP10 (gegen Ende des 6. Jh. v. Chr. 160) zeigen Poseidon, wie er Seite an Seite mit Artemis steht, dem spielenden Apollon - dem Zentrum der Aufmerksamkeit - unmittelbar gegenüber. Das ist auf AP11 (um 510 v. Chr. 161) nicht mehr der Fall: Poseidon befindet sich zwar wieder direkt neben einer der beiden Göttinnen, aber diesmal hinter dem Rücken des abgewandten Apollon. Folglich können wir das Bildmotiv des nicht unmittelbar dem Vorgang beiwohnenden, isoliert dastehenden Poseidon auch bei den nicht mehr dem Antimenesmaler zugesprochenen Vasenbilder fassen und es nicht als Eigenart des einen Künstlers abtun. AP8 und AP12 (gegen Ende des 6. Jh. v. Chr. 162) bestärken den Schluss, indem sie Poseidon wieder ruhig am linken Bildrand stehend zeigen. Einen etwas anderen Eindruck vermittelt die Hydria AP13 (um 520-510 v. Chr. 163; Taf. VII, 4): Apollon sitzt in der Mitte mit seiner Kithara auf einem Klotz, ebenso die beiden ihm zugewandten Göttinnen an den jeweils äußeren Bildenden. Am linken Bildrand hat sich Poseidon auf einem Stuhl niedergelassen; er trägt Fisch und Szepter mit sich und wird größtenteils von der vor ihm sitzenden Gestalt<sup>164</sup> verdeckt. Er darf hier als einzige anwesende Gottheit – sowohl Hermes als auch Dionysos stehen – neben der apollinischen Trias Platz nehmen. Das Sitzen ist ein Würdemotiv, das auf dem Bild bei den Gottheiten zur Anwendung kommt, die in der klar strukturierten olympischen Hierarchie deutlich über den "jüngeren", aus nicht ganz ebenbürtigen Verbindungen des Zeus stammenden Gottheiten Hermes und Dionysos<sup>165</sup> einzuordnen sind. Auch Poseidons besondere Stellung als Bruder des Zeus wird auf dem Vasenbild berücksichtigt: Er sitzt nämlich im Gegensatz zu den anderen Göttern nicht auf einem einfachen Klotz, sondern auf einem Stuhl und hält in seiner Linken einen Szepter, das Symbol für Herrschaft und Macht. Bei allen bisher diskutierten schwarzfigurigen Vasenbildern ist nicht nur Poseidon, sondern auch eine weitere Gottheit an die apollinische Trias herangetreten. Auf AP14 (um 520 v. Chr. 166) allerdings erscheint Poseidon alleine bei

KAEMPF 1981, 728 sieht in der Göttin neben Poseidon Amphitrite und in der ganzen Szene eine Götterversammlung, was m. E. aufgrund der typischen Figurenanordnung in der Mitte nicht zutreffend ist.

So KAEMPF 1981, 728.

KUNZE 1992, 82-83 weist dieses Gefäß der Gruppe von München 1501.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> So Jongkees - Vos 1972, 10.

JONGKEES - VOS 1972, 10 datiert das Gefäß in Leiden um 510 v. Chr., während KUNZE 1992, 82-83 das Gefäß in München der Gruppe von München 1501 zuordnet und an das Ende des 6. Jh. v. Chr. setzt.

So Kaempf 1981, 728.

BEAZLEY 1971, 164 sieht in der weiblichen Gestalt nicht Artemis oder Leto, sondern Amphitrite, was mir aber aufgrund der für die apollinische Trias typischen Bildkomposition unwahrscheinlich erscheint.

SIMON 1980a, 275.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> So Simon 1994, 464.

der Göttergruppe: Er steht in gewohnter Weise am linken Bildrand, hält den Dreizack und einen Fisch in den Händen und wird ferner von einem Panther, eigentlich der Trabant des Dionysos und eventuell ein Hinweis auf den hier nicht abgebildeten Gott, begleitet.

Im 5. Jh. v. Chr. verschwindet das Darstellungsthema; Poseidon und Apollon tauchen in der rotfigurigen attischen Vasenmalerei kaum mehr gemeinsam auf<sup>167</sup>. Eine Ausnahme bildet der Kelchkrater AP15 des Kadmosmalers (um 420 v. Chr. 168; Taf. VII, 5). In der Mitte eines durch Säule und Dreifuß angedeuteten Heiligtums steht Apollon als Standbild<sup>169</sup> auf einer Basis mit der Kithara in der Rechten; Artemis und Leto befinden sich mit Fackeln vor dem Erhöhten, während Hermes auf diesen herunterblickt. Poseidon lauscht von links mit aufgestützten rechten Fuß andächtig der Musik; seine Rechte ist in die Hüfte gestützt, seine Linke mit dem Dreizack auf den rechten Oberschenkel gelegt. Seine "alte" Verhaltensweise wird hier mit einem neuen Standmotiv kombiniert, das für Poseidon im Hellenismus so wird<sup>170</sup>. charakteristisch Die Triasbilder finden in Form von rotfigurigen Spendedarstellungen<sup>171</sup> weiterhin Anklang, aber es wird nun auf die Anwesenheit des Poseidon verzichtet<sup>172</sup>.

# 2.1.4.2 Interpretation

Seitens der Forschung werden viele Bemühungen unternommen, die Anwesenheit des Poseidon bei der apollinischen Trias zu interpretieren.

Ein Großteil der Wissenschaftler<sup>173</sup> präferiert eine Erklärung aus dem Mythos heraus. Die apollinische Trias erfährt die meiste Verehrung in Delphi und auf der Insel Delos, wobei letztere sehr eng mit dem Geburtsmythos des göttlichen Geschwisterpaares verbunden ist. Jener<sup>174</sup> besagt, dass Poseidon Delos so lange mit seinen Fluten verbirgt, bis Leto ihre Kinder geboren hat, und sie dann erst den Blicken freigibt. Das aktive Eingreifen des Poseidon könnte seine Anwesenheit bei der apollinischen Trias verständlich machen, obwohl fraglich bleiben muss, "ob [...] mit diesen Darstellungen eine ganz konkret zu verstehende Kultillustration gemeint sei"<sup>175</sup>.

Shapiro bringt die bildlichen Wiedergaben von Poseidon und der Trias mit der sog. ionischen Politik der Peisistratiden in Verbindung; sowohl Apollon als auch Poseidon gelten

. .

HEIMBERG 1968, 25.

LAMBRINUDAKIS 1984, 282.

So ZANKER 1965, 76.

Zum Typus Lateran: VORSTER 1993, 68-74; KLÖCKNER 1997, 20-61. 197-215.

Beispiele bei LAMBRINUDAKIS 1984, 263-265.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> ZANKER 1965, 73; HEIMBERG 1968, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Knell 1965, 32; Zanker 1965, 72f.; Heimberg 1968, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Vgl. Aristeid. or. 46, 14.

<sup>175</sup> KNELL 1965, 32.

schließlich als die ionischen Gottheiten schlechthin<sup>176</sup>. Während seiner Herrschaft trifft Peisistratos bekanntlich einige Maßnahmen auf Delos<sup>177</sup> und stilisiert sich selbst zum Schutzherrn der Insel<sup>178</sup>. All die Aktivitäten haben das Ziel, die athenische Position als führende Stadt unter den ionischen Griechen zu etablieren<sup>179</sup>. Während der eine Teil der Forschung annimmt, dass die Peisistratiden tatsächlich von dem wichtigen sakralen Zentrum aus eine dominierende Stellung über die Kykladen gewinnen<sup>180</sup>, hält der andere Teil dies, m. E. überzeugend, für schwerlich zutreffend. Die Maßnahmen auf Delos zeigen nur die Bemühungen von Seiten der Tyrannen um die Gunst des delischen Gottes<sup>181</sup>; auch der im dritten Viertel des 6. Jh. v. Chr. nachweisbare "ionisierende" Trend in der attischen Marmorplastik und Vasenmalerei kommt nicht als Fremdkörper auf Anregung der Peisistratiden nach Athen, sondern das attische Kunsthandwerk wird empfänglicher für derartige Anregungen<sup>182</sup>. Zusammenfassend betrachtet ist es höchst problematisch, in Bildthemen irgendwelche politische Leitlinien oder eine gezielte Propaganda zu erkennen<sup>183</sup> - die Behauptung von Shapiro muss hypothetisch bleiben.

Einem dritten m. E. möglichen Erklärungsversuch zufolge dienen die Bilder der Verherrlichung des musischen Gottes Apollon<sup>184</sup>. Das Kitharaspiel ist "hier als Entäußerung einer spezifischen göttlichen Kraft zu verstehen, die im Kreis der Götter sichtbar und wirksam wird"; die versammelten Gottheiten werden von den Klängen in den Bann gezogen und verdeutlichen durch ihre Präsenz das apollinische Wesen<sup>185</sup>. Simon versucht, eine Brücke zu Dionysos zu schlagen: Ihrer Meinung nach gehört "das Apollinisch-Musische [...] auch zum Lebensstil jener Schicht, der Pferde und Symposien [...] lieb waren"; somit ist Poseidon auf den Bildern nicht nur mit dem musischen Apollon, sondern auch mit Dionysos, dem Gott des Symposions, zusammenzusehen<sup>186</sup>. Als Bestätigung ihrer These führt sie die Schale APO1 (um 510 v. Chr.<sup>187</sup>) auf – ich füge APO2<sup>188</sup> (510-500 v. Chr.<sup>189</sup>) hinzu –, die zeigen, wie

-

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Shapiro 1989, 104.

Um 545-540 v. Chr. führt Peisistratos gemäß eines Orakelspruchs (Hdt. 1, 64; Thuk. 3, 104, 1) eine "kultische Reinigung" der Insel durch, ist wohl beim Bau des ersten steinernen Tempels für Apollon beteiligt und richtet ein penteterisches Fest, die Delia, auf der Insel ein, so SHAPIRO 1989, 48.

<sup>178</sup> SCHACHERMEYR 1937, 186.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Shapiro 1989, 49.

Vgl. SCHACHERMEYR 1937, 186; CORNELIUS 1929, 49f.

BERVE 1967, 63.

SHAPIRO 1989, 49; KLUWE 1976, 50.

Zum Problem der Existenz einer politische Propaganda während der Tyrannis der Peisistratiden: Kluwe 1967; Kolb 1977; Shapiro 1983a; Boardman 1984.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> KNELL 1965, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> KNELL 1965, 35-36.

SIMON 1994, 464.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> So Shapiro 1989, 104.

Den rechten jungen Mann identifiziert BLATTER 1976, 7 in Analogie zur Florenzschale als Apollon; es ist nicht zu erkennen, was er in seinen Händen hält.

Poseidon und Apollon gemeinsam beim Symposion lagern (Taf. VIII, 1. 2). Auf APO1 wurden die beiden Gottheiten allem Anschein nach von Herakles eingeladen, der sich auf der anderen Seite gemeinsam mit Hermes befindet<sup>190</sup>, während sie auf APO2 Gäste des Dionysos sind, der auf der anderen Seite von zwei tanzenden Silenen eingerahmt wird. Poseidon und Apollon wirken vertraut miteinander, scheinen eine Unterhaltung zu führen oder sich zumindest einander zuzuwenden<sup>191</sup>.

Es ist bereits angeklungen, dass Dionysos und Hermes die einzigen Gottheiten neben Poseidon sind, die den Kreis der apollinischen Trias erweitern können<sup>192</sup>. Da der Götterbote überall, "wo eine bedeutsame Erscheinung sich kundtut, [...] als erster zur Stelle" ist, ist seine Anwesenheit bei der Gruppierung gut erklärbar<sup>193</sup>. Etwas schwieriger ist das im Falle des Dionysos. Knell postuliert, den Gott in Analogie zu Poseidon als Vertreter Delphis - auch ein Kultort der apollinischen Trias - zu verstehen, da er sich dort mit Apollon das Festjahr teilt; Heimberg geht sogar so weit, dass sie Dionysos und Poseidon als bloße "Ortsangaben" in dem Bildkontext versteht<sup>194</sup>. Die Annahme entfernt sich m. E zu sehr von der eigentlichen Darstellungsabsicht. Die Anwesenheit von Poseidon und Dionysos ausschließlich kultisch bedingt zu erklären, erscheint mir nicht ausreichend. Der Gott Poseidon ist hier mehr als nur ein Hinweis auf die Insel Delos oder eine abseits stehende Füllfigur.

### 2.1.4.3 Zusammenfassung

Poseidon ist mit der apollinischen Trias im Schema der *sacra conversazione* fast ausschließlich auf attisch schwarzfigurigen Vasenbildern zwischen 550 und 500 v. Chr. dargestellt. Auf dem frühesten Exemplar (AP1) wendet sich Poseidon von der Trias ab, eine Beobachtung, die man auch auf den zahlreichen Gefäßen des Antimenesmalers aus dem letzten Viertel des 6. Jh. v. Chr. machen kann (AP7). Es handelt sich bei der Geste aber um eine Ausnahmeerscheinung; gewöhnlich tritt Poseidon an die Götterformation heran, lauscht aufmerksam der Musik (AP2-AP4) und versucht, Kontakt mit der Trias herzustellen (AP5; AP6). Dennoch kann man sich oftmals des Eindrucks nicht erwehren, dass er dabei wie ein nicht dazu gehöriger Fremdkörper wirkt. Auf einem späten Vasenbild des Antimenesmalers

<sup>190</sup> Heimberg 1968, 25f.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> So Blatter 1976, 8.

HEIMBERG 1968, 26 sieht eine so freundschaftliche und vertraute Beziehung zwischen den beiden Göttern nirgendwo vorgezeichnet und somit als überraschend an.

LAMBRINUDAKIS 1984, 281 erwähnt noch einen kleinen reliefierten Marmoraltar aus Athen, der in das 5. Jh. v. Chr. datiert wird und auf dem sich eine Darstellung der Trias mit Athena befinden soll. Da ich den von Lambrinudakis zitierten Abbildungsnachweis nicht finden konnte und mir folglich kein Bild von dem Relief vorliegt, sei es an dieser Stelle nur erwähnt.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Zanker 1965, 73; Knell 1965, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> KNELL 1965, 34; HEIMBERG 1968, 25.

um 520 v. Chr. wird die Trias nach außen geöffnet (AP2). Es kündigt sich hier eine Entwicklung an, die auf den nachfolgenden von anderen Vasenmalern geschaffenen Bildern verstärkt zum Ausdruck kommt (AP9; AP10). Allerdings kehrt bei jenen auch das "alte" Bildmotiv des relativ isoliert dastehenden Poseidon wieder (AP11; AP12), das uns in gleicher Weise auf dem einzigen mit dem Thema dekorierten Gefäß aus dem 5. Jh. v. Chr. (AP15) begegnet.

Trotz seines durchwegs gleichförmigen Erscheinungsbildes weist die Forschung Poseidon eine bedeutsamere Rolle als die einer bloßen Füllfigur zu und versucht, seine Anwesenheit aus dem Mythos heraus, vor dem zeitgenössischen politischen Hintergrund oder auch im Kontext der musisch-symposiastischen Lebenswelt zu erklären. Interessant ist, dass neben Poseidon nur Dionysos und Hermes den Kreis der apollinischen Trias erweitern können. Meiner Meinung nach ist Poseidon bei dem Bildthema in erster Linie mit Apollon in Beziehung zu setzen; schließlich zieht das Kitharaspiel dieses Gottes stets alle Aufmerksamkeit auf sich. Es wird deutlich, dass die Athener Poseidon und Apollon in einem weitgehend freundschaftlichen Verhältnis zueinander darstellen (APO1; APO2), das möglicherweise aus ihrem gemeinsamen Status als ionische Gottheiten resultiert.

#### 2.1.5 Taten des Herakles

Ab der Mitte des 6. Jh. v. Chr. wird Poseidon sehr sporadisch auf attischen Vasenbildern bei bestimmten Taten des Herakles<sup>195</sup> dargestellt, dessen Widersacher nicht selten Kinder oder wenigstens Verwandte des Gottes sind<sup>196</sup>.

Eine gewisse Bedeutsamkeit kommt dem Gott allerdings nur beim Kampf des Herakles mit dem fischleibigen Meerwesen zu, einem sehr weit verbreiteten Thema in der schwarzfigurigen Vasenmalerei Athens, das auffälligerweise unmittelbar nach der archaischen Zeit aufhört<sup>197</sup>. Poseidon ist aus offensichtlichen Gründen bei der Tat die am häufigsten anwesende Gottheit<sup>198</sup>: Er gilt sowohl als Vater des Nereus<sup>199</sup> als auch des Triton<sup>200</sup>, die

Poseidon ist auf TH1 beim Kyknosabenteuer, auf TH2 beim Streit um den Dreifuß und auf TH3 beim Kampf mit dem Nemeischen Löwen dargestellt.

Laut Wüst 1954, 553 wohnt Poseidon auf Gefäßen in London (British Museum B196: ABV 366.84; JHS 26, 1906, Taf. 5) und in München (Antikensammlungen J430: ABV 360.7; Beazley Archiv Nr. 302002) dem Kampf gegen Antaios bei. Ich konnte Poseidon aber auf keinem der Bilder ausmachen.

Vgl. Bousiris, Antaios, Nereus oder Triton.

BROMMER 1973, 143-151 listet über 150 Darstellungen in der Zeitspanne zwischen 570-490 v. Chr. auf.

AHLBERG 1984, 84. Ich habe Poseidon auf mehr als 10 Gefäßen identifizieren können.

Laut SIMON 1994, 470 sieht man ursprünglich in dem Seemonster Nereus, der von Herakles zu einer Weissagung gezwungen wird, sich aber zunächst weigert, worauf der Heros seinen Palast verwüstet.

beide mit dem Meerwesen gleichgesetzt werden (Vgl. TH4; TH5)<sup>201</sup>, und fungiert in dem Kontext wohl auch als Repräsentant seines Macht- und Wirkungsbereiches, dem Meer. Auf den Vasenbildern beobachtet Poseidon den Kampf ruhig (Vgl. TH4; TH6) oder weist mit nach vorne gestreckten Arm auf diesen hin (Vgl. TH7-TH9; Taf. VIII, 3). Begleitet werden kann er von seiner Partnerin Amphitrite, der Mutter des Triton (Vgl. TH10; Taf. VIII, 4), oder von Meeresgöttinnen (Vgl. TH4; TH11).

### 2.1.6 Einführung des Herakles in den Olymp

## 2.1.6.1 Vorbemerkungen

Die bildlichen Wiedergaben der Einführung des Herakles in den Olymp setzen im zweiten Viertel des 6. Jh. v. Chr. in der attischen Kunst ein<sup>202</sup>.

Es spricht einiges dafür, dass es sich bei dem Bildthema um eine rein attische Erfindung handelt: Erstens sind kaum außerattische Beispiele mit dem Motiv bekannt<sup>203</sup> und wenn, dann sind sie später als die frühesten attischen Abbildungen entstanden<sup>204</sup>, und zweitens erfährt man aus der antiken Literatur<sup>205</sup>, dass die Bewohner von Attika die ersten sind, die Herakles als Gott verehren. Aus diesem Grund ist es eine nahezu logische Konsequenz, dass sie dessen Apotheose zur Darstellung bringen.

In der Forschung wird zudem viel über die Möglichkeit einer Einflussnahme von Seiten der Peisistratiden auf die Ausgestaltung des Bildmotivs diskutiert. Überzeugend legt Shapiro dar, dass die Apotheose des Herakles bereits auf Vasen vor der ersten Tyrannis des Peisistratos bezeugt ist und dass einige wichtige Motive des Bildthemas erst am Ende des 6. Jh. v. Chr., d. h. nach dem Sturz der Tyrannen, auftauchen<sup>206</sup>. Mit der Beobachtung wird die häufig zitierte Behauptung von Boardman<sup>207</sup> entkräftet, dass die Darstellungen der

Auf späteren Vasen wird das Meerwesen auch mit Triton gleichgesetzt, so BOARDMAN 1972, 59.

Auf TH4 ringt Herakles mit dem weißhaarigen und -bärtigen Nereus in Anwesenheit des Poseidon, auf TH5 ist das Seeungeheuer eindeutig Triton, da dessen Eltern Poseidon und Amphitrite zugegen sind und zudem Nereus mit seiner Gattin dem Kampf beiwohnt.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Shapiro 1989, 158.

BROMMER 1973, 166 listet nur 12 Exemplare auf, was angesichts der Masse an attischen Wiedergaben verschwindend gering ist.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Shapiro 1989, 161.

Während Paus. 1, 15, 3. 1, 32, 4 zweimal erwähnt, dass die Bevölkerung von Marathon die erste ist, die Herakles als Gott verehrt, berichten Isokr. 5, 33 und Diod. 4, 39, es seien die Athener. Shapiro 1983b, 12 bringt die beiden Zeugnisse überzeugend miteinander in Einklang, indem er davon ausgeht, dass mit der Bezeichnung "die Athener" die ganze Bevölkerung von Attika gemeint ist, die natürlich auch den Demos von Marathon mit einbezieht.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Shapiro 1989, 162.

BOARDMAN 1977, 246.

Herakleseinführung von der berühmten bei Herodot<sup>208</sup> geschilderten Rückkehr des Peisistratos nach Athen und auf die Akropolis in den frühen 50er Jahren des 6. Jh. v. Chr. angeregt werden. Der Tyrann erlangte damals zum zweiten Mal die Herrschaft<sup>209</sup> und stilisierte sich, von einer gerüsteten Frau namens Phye und einer Leibwache von Keulenträgern begleitet, nach dem volkstümlichen Herakles<sup>210</sup>.

Das Bildthema ist in spätarchaischer Zeit weit verbreitet, wie über 150 bekannte schwarzfigurige Vasenbilder zeigen<sup>211</sup>. Herakles gelangt entweder zu Fuß in den Olymp, wo Zeus den Helden in Empfang nimmt, oder, sehr viel häufiger, mittels eines Viergespanns. Im Verhältnis zu der großen Anzahl von Darstellungen<sup>212</sup> erscheint Poseidon nur auf wenigen Exemplaren<sup>213</sup> – seine Anwesenheit ist folglich nicht zwingend erforderlich; er kann fehlen.

### 2.1.6.2 Chronologische Entwicklung

Aus der Anfangszeit des Bildthemas stammen nur relativ wenige Abbildungen<sup>214</sup>; Poseidon wird auf ihnen nicht berücksichtigt. Doch das Interesse der athenischen Vasenmaler an der Apotheose des Herakles steigt stetig an.

Um 550 v. Chr. 215 erscheint Poseidon erstmals auf der Amphora H1, die die im 6. Jh. v. Chr. sehr viel seltenere Variante der Herakleseinführung zu Fuß zeigt: Am linken Bildrand stehen erwartungsvoll Zeus und Hera; sie grüßen Hermes, der sich zu der herantretenden Athena umblickt; diese geleitet Herakles. Direkt hinter dem Heros folgen Poseidon und eine weitere nicht näher bestimmbare Gottheit. Ebenfalls zu Fuß hat Herakles auf dem interessanten Vasenbild H2 (gegen 540 v. Chr. 216) den Olymp erreicht (Taf. IX, 1). Der Heros, erschreckt vom Anblick des Göttervaters, versucht sich unbemerkt hinter dem Rücken der Athena aus dem Bildfeld zu schleichen, doch dort steht die majestätische Gestalt des

<sup>208</sup> 

Hdt. 1, 60.

<sup>209</sup> Siehe BERVE 1967, 49; KOLB 1977, 105.

<sup>210</sup> SCHEFOLD 1978, 36f.

<sup>211</sup> Siehe Auflistungen bei BROMMER 1973, 159-166.

Aus dem 6. Jh. v. Chr. stammt auch ein Porosgiebel von der Athener Akropolis (Athen, Akropolismuseum Inv. 9) mit der Thematik. Er gibt Zeus und Hera in der Bildmitte thronend wieder; sie blicken Herakles entgegen, der von der nicht mehr erhaltenen Athena und von Hermes geleitet wird. Literaturauswahl zu dem Giebel: HEBERDEY 1919, 29-40; BROUSKARI 1974, 34f. Nr. 9; BEYER 1974; BEYER 1977; OPPERMANN 1990, 42-45.

<sup>212</sup> Es sind laut SCHEFOLD 1978, 35 in der schwarzfigurigen Vasenmalerei 25 Abbildungen mit seiner Ankunft zu Fuß und 130 mit seiner Ankunft per Viergespann bekannt.

<sup>213</sup> Ich habe Poseidon auf 10 derartigen Szenen – 4 zu Fuß und 6 per Gespann – identifizieren können.

<sup>214</sup> SHAPIRO 1989, 161.

<sup>215</sup> So Boardman 1990, 123.

<sup>216</sup> So Boardman 1990, 123.

Poseidon<sup>217</sup>, der mit einer beschwichtigenden Geste die Linke hebt, um den Heros am Gehen zu hindern. Poseidon beobachtet hier nicht lediglich das Geschehen, sondern greift aktiv in die Handlung ein. Auf der anderen Seite des Gefäßes findet man allerdings die traditionelle Variante des Bildthemas: Zeus thront am linken Bildrand und blickt Athena, Herakles und Hermes entgegen. Warum der Vasenmaler die Herakleseinführung einmal konventionell und einmal in einer etwas abgewandelten Version dargestellt hat, ist m. E. schwer zu beantworten. Canciani schlägt H3 (530-520 v. Chr.<sup>218</sup>) als weiteres Beispiel für die Variante der Herakleseinführung zu Fuß vor (Taf. IX, 2): Es zeigt zwölf paarweise gruppierte Götter, darunter Herakles und Athena und auch Poseidon und Amphitrite. Ob man hier wirklich "einen Anklang an Herakles' Einführung in den Olymp wegen des offensichtlich bewegten Hermes erkennen" kann<sup>219</sup>, halte ich für sehr fraglich; schließlich bildet die Mitte des Gefäßes Dionysos und nicht Herakles. Meiner Meinung nach handelt es sich hierbei um eine nichtnarrative Götterversammlung. Auch bei der verschollenen Amphora H4 (um 510 v. Chr. 220) ist m. E. nicht klar, ob sie ein weiteres Exemplar für eine Einführungsszene zu Fuß darstellt: Herakles blickt sich unsicher zu Athena, Hermes und Poseidon, der aufmunternd die Rechte hebt, um. Es sind zwar die für das Ereignis unerlässlichen Gottheiten wie Athena oder Hermes anwesend, dennoch halte ich eine definitive Zuweisung für problematisch. Die Rückseite des Gefäßes mit einer Darstellung des Kampfes des Herakles gegen eine Amazone liefert auch keinen sicheren Anhaltspunkt.

Poseidon erscheint ebenso bei der im Schwarzfigurigen weitaus häufigeren Version der Wagenauffahrt des Herakles in den Olymp, ein Bildtypus, der generell in der zweiten Hälfte des 6. Jh. v. Chr. oft von den Vasenmalern verwendet wird<sup>221</sup>. Auf H5 (550-540 v. Chr.<sup>222</sup>) steht Poseidon völlig ruhig am linken Bildrand und blickt einem wild bewegten Viergespann hinterher, das von Athena gelenkt wird und auch Herakles trägt (Taf. IX, 3). Poseidon ist auf vier weiteren Vasenbildern (H6-H9)<sup>223</sup> aus der zweiten Hälfte des 6. Jh. v. Chr. dargestellt, die die Wagenauffahrt des Heros in den Olymp zeigen und ähnlichen kompositorischen Grundzügen folgen (Taf. IX, 4. 5). Das Bildfeld dominiert stets ein Viergespann, auf dem

Poseidon ist bartlos dargestellt, aber sicher durch den Dreizack in seiner Rechten identifizierbar; HEIMBERG 1968, 50 Anm. 9 nimmt an, dass der "Kopf des Poseidon [...] entweder falsch gezeichnet oder falsch ergänzt worden" ist.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> So CANCIANI 1978, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> So CANCIANI 1978, 19.

<sup>220</sup> So Greifenhagen 1978, 514.

HEIMBERG 1968, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> So Simon 1994, 464.

Aus der Beschreibung einer Amphora aus dem Kunsthandel geht hervor, dass sich auf dieser Athena auf einem Wagen und vor ihr Herakles und Poseidon befinden, vgl. SOTHEBY'S 1984, 84 Abb. 214. Ich konnte auf dem relativ schlechten Bild nicht etwa Poseidon, sondern ganz eindeutig Hermes mit seinem Petasos und den Flügelschuhen erkennen, der neben dem Gespann herläuft und sich umblickt.

Athena und Herakles stehen; den Wagen begleiten diverse Gottheiten, die von den Pferden teilweise verdeckt sind und deren Anordnung variieren kann. Apollon erscheint immer; er untermalt das Ereignis mit den feierlichen Klängen seiner Kithara und bekommt des Öfteren von Artemis (Vgl. H6-H8) Gesellschaft. Vor dem Gespann ist in der Regel Hermes in Begleitung einer weiteren Gottheit platziert. Poseidon befindet sich meist in energischer Vorwärtsbewegung vor Apollon und Artemis, von den Pferden teilweise verdeckt, und blickt ungeduldig zu den nachfolgenden Figuren zurück, als dränge er zur Eile (Vgl. H6; H7; H9). Simon hat versucht, Poseidons Anwesenheit bei der Apotheose des Herakles mit der Bemerkung zu erklären, dass die Fahrt in den Olymp mit einem Pferdegespann erfolgt, zu denen Poseidon bekanntlich ein besonderes Verhältnis pflegt<sup>224</sup>. Die Argumentation erscheint mir angesichts der zahlreichen Wagenauffahrten ohne den Gott und der Tatsache, dass auf den Bildern keinerlei Indizien auf eine derartig spezielle Beziehung hinweisen, wenig überzeugend.

Einige Vasenbilder geben die Situation unmittelbar nach der Einführung wieder: Der Heros befindet sich nun mitten unter den olympischen Göttern. Auffälligerweise erscheint Poseidon bei derartigen Götterversammlungen stets in unmittelbarer Nähe zu Zeus (Vgl. H10; H11; Taf. X, 1. 2), was ihn auch bei dem für den Schützling der Athena so wichtigen Ereignis als bedeutenden Gott kennzeichnet. Die exponierte Positionierung innerhalb des griechischen Pantheons macht deutlich, dass Poseidon keineswegs zu den "unbeliebteren" Gottheiten und zwar auch nicht bei dem Mythos gehört, wie Heimberg fälschlicherweise angenommen hat<sup>225</sup>.

Wenden wir uns dem auffälligen Vasenbild H12 des Amasismalers (um 540 v. Chr. <sup>226</sup>) zu, das für Diskussionsstoff in der Forschung gesorgt hat (Taf. X, 3): Am linken Bildrand steht Poseidon mit dem Dreizack und schaut Hermes entgegen; der Götterbote grüßt, blickt dabei aber zurück, um sich zu vergewissern, dass Athena und Herakles ihm auch wirklich folgen. Während die Göttin ruhig herantritt, hebt ihr Schützling grüßend bzw. voller Erstaunen die rechte Hand. Das Vasenbild ist analog zu anderen Herakleseinführungen des Malers <sup>227</sup> aufgebaut, aber mit dem Unterschied, dass hier Poseidon und nicht Zeus den Heros im Olymp willkommen heißt. Die Frage ist nun, ob eine derartige Vorstellung überhaupt möglich ist oder ob es sich hier lediglich um eine nicht-narrative Szene handelt. Auf AT3 desselben Malers befindet sich ein scheinbar ganz ähnliches Bild (Taf. IV, 3): Poseidon und Athena stehen sich gegenüber; hinter der Göttin tritt ein Mann mit kurzen Gewand heran, während

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> SIMON 1994, 470.

HEIMBERG 1968, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> So BOARDMAN 1990, 124.

Vgl. Berlin, Antikensammlung 1688: ABV 150.9; Beazley Archiv Nr. 310436 – Berlin, Antikensammlung 1691: ABV 151.12; KAROUZOU 1956, Taf. 8, 1.

auf der anderen Seite zwei männliche Gestalten, mit Lanzen bewaffnet, auf Poseidon folgen. Heimberg deutet den Mann hinter Athena als Herakles und zieht den Schluss, dass auf H12 und AT3 Poseidon den Platz von Zeus einnimmt und den Heros in die Gemeinschaft der Götter aufnimmt<sup>228</sup>. Die Autorin nimmt noch zwei weitere Vasenbilder in ihre Diskussion mit auf: Auf der Amphora H13 des Antimenesmalers eilt Hermes von links mit ausgestrecktem Arm heran und scheint Herakles, der sich in der Bildmitte befindet und den Kopf zum Götterboten zurückwendet, zum Gehen bewegen zu wollen. Vor dem Heros steht Poseidon in ruhiger Haltung. Während Heimberg die Szene als eine Herakleseinführung durch Poseidon "in nur wenig veränderter Form" bezeichnet, legt Shapiro überzeugend dar, dass sich H13 zu weit von der traditionellen Ikonographie der Herakles-Apotheose entfernt und aus diesem Grund sicher keine wiedergibt<sup>229</sup>. Auch Simon sieht auf H13 sicher keine Einführung in den Olymp; ihrer Meinung nach ist es mit den beliebten Meeresszenen zu verbinden<sup>230</sup>. Auf dem zweiten ins Gespräch gebrachten Vasenbild H14 greift Athena Herakles am Unterarm und zieht ihn ungeduldig zu einem rechts im Bild thronenden Gott, im Begriff, diesen schmeichelnd ans Kinn zu fassen. Heimberg will in der sitzenden Gestalt Poseidon und in dem vierzackigen Szepter eine abgewandelte Form des Dreizacks sehen<sup>231</sup>, was m. E. jeglicher ikonographischer Grundlage entbehrt; für mich ist hier niemand anderes als Zeus dargestellt. Für Boardman kann keines der vier genannten Beispiele (H12; AT3; H13; H14) sicher als eine Einführungsszene gedeutet werden. Auf H12 ist Zeus seiner Meinung nach eher ausgespart als ausgewechselt und auf AT3 hält er die Gleichsetzung der männlichen Gestalt mit Herakles für ungewiss<sup>232</sup>. Auch Shapiro findet keine bestärkenden Argumente für die Identifizierung des Heros auf AT3, ist aber der Auffassung, dass H12 Poseidon bei der Einführung des Herakles in den Olymp wiedergibt<sup>233</sup>. Ich persönlich tendiere dazu, in dem besagten Vasenbild H12 eine nicht-narrative Szene zu sehen. Herakles wird schließlich in den Olymp eingeführt, der nicht die Domäne des Poseidon, sondern die des Zeus darstellt<sup>234</sup>.

Nicht eindeutig scheint auch H15 (550-530 v. Chr.<sup>235</sup>) zu sein: Herakles geht voran, dahinter folgen Athena, Poseidon und ein Viergespann. Auch wenn im ersten Moment die

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Heimberg 1968, 51.

HEIMBERG 1968, 51; SHAPIRO 1989, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> SIMON 1994, 470.

HEIMBERG 1968, 52.

BOARDMAN 1990, 124.

SHAPIRO 1989, 107 führt nicht besonders überzeugende Gründe für den "Götterwechsel" auf.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Vgl. Hom. II. 15, 190-193.

So H. Bordier in UGAGLIA 1993, 41.

Ikonographie an eine Einführungsszene erinnert, handelt es sich m. E. doch eher um den Auszug der Götter in den Kampf gegen die Giganten<sup>236</sup>.

Die rotfigurige Vasenmalerei bildet Herakles nur noch wenig ab; Boardman versucht, das Phänomen etwas zu einfach mit der "wachsende[n] Abneigung gegenüber dem Monströsen [und der] zunehmende[n] Vorliebe für Theseus, den Helden der neuen Demokratie" zu erklären<sup>237</sup>. Im frühen 5. Jh. v. Chr. verschwinden die Darstellungen der Herakleseinführung in den Olymp geradezu<sup>238</sup>, vor allem die Variante der Wagenauffahrt wird sehr viel seltener wiedergegeben<sup>239</sup>. Nach Boardmans Ansicht, die meiner Meinung nach als überholt anzusehen ist, besaß das Bildthema nur Symbolgehalt für die Tyrannenzeit und verlor deshalb nach dem Niedergang dieser an Bedeutung; ebenfalls kritisch zu betrachten ist die Auffassung von Mingazzini, dass ab 480 v. Chr. die Darstellungen der Apotheose des Herakles durch verschiedenartige Verbindungen des Helden mit dem Thiasos ersetzt worden sind<sup>240</sup>. Poseidons Darstellungsschema verändert sich im 5. Jh. v. Chr. unwesentlich. Auf H16 (um 500 v. Chr.<sup>241</sup>) bewegt sich ein Götterzug auf den thronenden Zeus und die thronende Hera zu. Hinter Hermes und Athena schreitet Herakles heran, der mit seiner lebhaften Gestik einen aufgeregten Eindruck macht; diesem folgt der nur noch schlecht erkennbare Poseidon mit erhobener Hand, vielleicht eine den Heros beruhigende Geste. Ebenfalls zu Fuß ist Herakles auf H17 und H18 (beide: 470-460 v. Chr. 242) unterwegs: H17 zeigt, wie Athena den noch unsicheren Heros energisch am Handgelenk packt und mit sich zieht. Die Nachricht von der Ankunft des neuen Gottes wird unter den zahlreichen Gottheiten, die der Szene beiwohnen, verbreitet: Hermes hat jene gerade von Poseidon erfahren und teilt sie nun gestenreich dem Dionysos mit. H18 (Taf. X, 4) beschränkt sich dagegen auf wenige Figuren: Das Zentrum bilden Zeus und Herakles, der seinem Vater die Rechte mit einem Apfel hinstreckt; hinter ihrem Schützling befindet sich Athena, während Poseidon auf der anderen Seite, hinter einer weiteren weiblichen Gottheit, vermutlich Hera, stehend, die Szene ruhig beobachtet. Aufgrund des eindeutig erkennbaren Apfels in der Hand des Herakles interpretiert Wüst das Vasenbild als Teil des Hesperidenabenteuers und erkennt in der Gestalt vor dem Heros nicht

Auch Brommer 1973, 64 Nr. 16 hat das Stück unter den Gigantomachieszenen eingeordnet.

BOARDMAN 1981, 251.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Shapiro 1989, 158.

Laut SCHEFOLD 1978, 35 existieren nur noch 17 rotfigurige Bilder mit dem Viergespann und 11 mit der Einführung zu Fuß.

BOARDMAN 1990, 252; MINGAZZINI 1925, 489.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> So CALDERONE 1985, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> So BOARDMAN 1990, 125.

Aus derselben Zeit stammt eine nur in Fragmenten erhaltene Schale in Athen (Nationalmuseum Akr. 352: ARV² 643,128; Beazley Archiv Nr. 207484), die allerdings keine neuen Anhaltspunkte für das Erscheinungsbild des Poseidon bietet.

Zeus, sondern Eurystheus<sup>243</sup>. Ich halte den Vorschlag für unwahrscheinlich, da sowohl die typische Figurenanordnung als auch die Auswahl der anwesenden Götter für eine Herakleseinführung sprechen.

### 2.1.6.3 Zusammenfassung

Der Gott Poseidon und Herakles erscheinen relativ selten gemeinsam in der attischen Bildkunst.

Ab der Mitte des 6. Jh. v. Chr. ist der Gott vereinzelt bei den Taten des Helden zugegen (TH1-TH3). Als Erzeuger des Widersachers und als Repräsentant seines Macht- und Wirkungsbereiches tritt er nur beim Kampf mit dem fischleibigen Meerwesen mehrmals auf (TH4-TH11).

Des Öfteren dagegen erscheint Poseidon ab der Mitte des 6. Jh. v. Chr. bei der Einführung des Herakles in den Olymp, ein Bildthema, das allem Anschein nach eine rein attische Erfindung darstellt. Poseidon gehört aber nicht zu den für das Ereignis unerlässlichen Gottheiten - er kann fehlen. Während er bei der Version zu Fuß hauptsächlich als Zuschauer fungiert (H1-H2), schreitet er bei der sehr viel häufiger dargestellten Wagenauffahrt des Heros energisch voran und blickt ungeduldig und drängend zu den nachfolgenden Figuren zurück (H5-H9). Um 540 v. Chr. ist ein in der Forschung sehr umstrittenes Vasenbild des Amasismalers entstanden (H12), auf dem anscheinend überraschenderweise Poseidon und nicht Zeus Herakles im Olymp willkommen heißt. Meiner Meinung nach handelt es um eine nicht-narrative Szene, da der Olymp zum Macht- und Wirkungsbereich des Zeus gehört. Im frühen 5. Jh. v. Chr. verschwindet das Bildthema der Heraklesapotheose; das Erscheinungsbild des Poseidon verändert sich nicht (H17-H19).

Poseidon besitzt im Gegensatz zu den unverzichtbaren Gottheiten Athena, Apollon oder Hermes keinen Stammplatz oder aktiven Part bei der Aufnahme des Herakles in den Olymp und kann genauso gut dem für den Schützling der Athena so wichtigen Ereignis fern bleiben. Wird er dargestellt, repräsentiert er in der bedeutsamen und hohen Position als Bruder des Zeus die olympische Göttergemeinschaft, in die Herakles aufgenommen wird.

WÜST 1954, 553.

#### 2.1.7 Taten des Theseus

# 2.1.7.1 Der attische Tatenzyklus

Von 570 v. Chr. bis in die zweite Hälfte des 6. Jh. v. Chr. werden in der Bildkunst fast ausschließlich zwei Taten des Theseus dargestellt, nämlich einerseits seine Teilnahme im Lapithenkampf<sup>244</sup>, andererseits seine Tötung des Minotauros<sup>245</sup>, Ereignisse, bei denen die Anwesenheit seines mythischen Vaters Poseidon weder zu postulieren noch nachzuweisen ist. Theseus opfert zwar dem Gott den Minotauros<sup>246</sup>, aber nicht als Dank für dessen Beistand, sondern in einer Art Sühneritus<sup>247</sup>.

Um 510 v. Chr. <sup>248</sup> entwickelt sich dann ein Bilderzyklus, der die Taten des jungen Theseus auf dem Weg von seiner Geburtsstadt Troizen nach Athen schildert. Dieser findet zunächst Eingang in die Vasenmalerei und Reliefkunst<sup>249</sup>. Die Beobachtung, dass all die zwischen dem späten 6. und dem späten 5. Jh. v. Chr. entstandenen Zyklusvasen ausschließlich attischer Herkunft sind<sup>250</sup> und dass der neu geschaffene Tatenzyklus des Theseus in der Bauplastik erstmals in den Metopen des Athener Schatzhauses in Delphi<sup>251</sup> auftaucht, legt eine Entstehung der Serie von Taten in Athen nahe. In der Dichtung wird der Zyklus erst im 18. Dithyrambos des Bakchylides aus der ersten Hälfte des 5. Jh. v. Chr. erwähnt<sup>252</sup>. Allerdings geht inzwischen der Großteil der Forschung<sup>253</sup> davon aus, dass bereits "vor 510 v. Chr. eine Dichtung geschaffen wurde, welche die Taten des Theseus schilderte und die Darstellungen in der bildenden Kunst anregte"<sup>254</sup>, obwohl es keinen definitiven Beweis dafür gibt<sup>255</sup>. Neils nimmt an, dass der Zyklus allein durch Vasenmaler geschaffen worden ist und führt als stärkstes Argument gegen die Existenz einer Dichtung die große Variationsbreite innerhalb der bildlichen Überlieferung an<sup>256</sup>. In der Forschung taucht ferner wiederholt die Ansicht auf, dass bei der Gestaltung des Tatenzyklus Anregungen von Seiten

NEILS 1994, 949.

BECKEL 1961, 67 führt daneben eine singuläre Darstellung der Hadesfahrt des Theseus auf einem Schildbandrelief auf.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Vgl. Pherekyd. 148.

BECKEL 1961, 69 und Anm. 592.

Vgl. Conner 1970, 151; Brommer 1982, 73; Neils 1987, 36. 143; Walker 1995, 38.

BROMMER 1982, 73.

Es sind nur außerattische Vasen mit gelegentlichen Wiedergaben einzelner Theseustaten bekannt. Dieselbe Beobachtung macht man auf archaischen Schildbändern oder auf Reliefs aus Melos.

Zum Athener Schatzhaus in Delphi: Messeliére 1957; Gauer 1980; Hoffelner 1988; Büsing 1994; Neer 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> WALKER 1995, 38 Anm. 22.

Vgl. Webster 1972, 82. 253; Herter 1973, 1046f.; Kleine 1973, 98; Gauer 1980, 130; Shapiro 1989, 144; Walker 1995, 38-39.

BROMMER 1982, 74.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Siehe NEILS 1987, 11-12; WALKER 1995, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Neils 1987, 144.

der Peisistratiden<sup>257</sup> oder der Alkmenoiden<sup>258</sup>, besonders des Kleisthenes<sup>259</sup>, mit eingeflossen sind; wie eine derartige "Einflussnahme" im Einzelnen ausgesehen haben soll, ist mir unklar. Kron erkennt nämlich richtig, dass Theseus "keineswegs allein in der politischen Propaganda bestimmter attischer Geschlechter [...] eine Rolle [spielt], sondern [...] seit Peisistratos allen attischen Politikern als mythisches Vorbild" gilt<sup>260</sup>. Die komplexe Fragestellung, inwieweit älteres Sagengut und Herakles-Motive die Gestaltung des Zyklus von Theseustaten inspiriert haben, soll im Rahmen dieser Arbeit weder diskutiert noch beantwortet werden<sup>261</sup>.

Erst im späten 5. Jh. v. Chr., d. h. auf den letzten Zyklusvasen überhaupt, wohnt Poseidon auf wenigen Bildern den Taten des Theseus bei. Der Heros kämpft bekanntlich auf seinem Weg nach Athen gegen diverse Wegelagerer und Unholde, die zu einem großen Teil auch Poseidon zum Vater haben wie Prokrustes, Kerkyon oder Skiron<sup>262</sup>.

#### 2.1.7.2 Prokrustes

Auf dem Kelchkrater TT1 (um 410 v. Chr. <sup>263</sup>) ist Theseus gerade dabei, den auf einer Kline gelagerten Prokrustes mit der linken Hand an den Haaren zu packen und mit der Doppelaxt in der anderen Hand zu bedrohen (Taf. XI, 1). Flehend streckt der Unhold die Hand nach Poseidon aus, der links daneben in lockerer Haltung steht. Er hat seine Rechte lässig in die Hüfte gestemmt und stützt sich mit der Linken auf den Dreizack. Ungewöhnlicherweise ist der Gott ohne Bart dargestellt, worin Simon eine beabsichtigte Ähnlichkeit zu Theseus sehen will <sup>264</sup>. Mir sind derartige verwandtschaftliche Kennzeichnungen auf Bildern bisher noch nicht begegnet, weshalb ich sehr an der Hypothese zweifle. Dennoch erscheint es befremdlich, dass Poseidon ausgerechnet bei dem Abenteuer, dem Kampf zweier seiner Söhne gegeneinander, anwesend ist und dabei so unbeteiligt wirkt.

#### 2.1.7.3 Marathonischer Stier

Der Kelchkrater TT2 des Kekropsmalers (410-400 v. Chr. <sup>265</sup>) zeigt die Niederwerfung des marathonischen Stiers durch Theseus. Im späten 5. Jh. v. Chr. wird bei dem Abenteuer der Zuschauerkreis merklich erweitert: Athena ist nun häufiger zugegen und auch Hermes,

Vgl. Connor 1970, 145-150; Herter 1973, 1142. 1214f. Die von ihnen angeführten Argumente entkräftet WALKER 1995, 38-39 in sehr überzeugender Weise.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Vgl. Sourvinou 1979, 27; Neils 1987, 148-150.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Vgl. SCHEFOLD 1946.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Kron 1976, 224.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Siehe hierzu BECKEL 1961, 67; BOARDMAN 1981, 253; NEILS 1994, 949.

BROMMER 1982, 14. 19. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> So SIMON 1994, 469.

SIMON 1994, 469.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> So SIMON 1994, 469.

Poseidon und Apollon, dem der Stier laut Diodor<sup>266</sup> letztlich geopfert wird, treten hinzu<sup>267</sup>. Im Zentrum des besagten Vasenbildes beobachtet Theseus den an einen Baum angebundenen, bereits besiegten Stier; zahlreiche Götter und Menschen wohnen dem Ereignis bei. Ganz am rechten Bildrand, in der oberen Ecke über dem Henkel, befinden sich Poseidon und eine weibliche Gestalt (Taf. XI, 2). Heimberg sieht die beiden hinter einer Geländeerhebung stehen oder aus einer Woge auftauchen<sup>268</sup>. Der Gott ist in einen prächtig verzierten Mantel gehüllt. hält in seiner Rechten den Dreizack, während die Linke unter dem Gewand verschwindet. Er wendet sein bekränztes Haupt einer matronenhaft wirkenden Frau an seiner linken Seite zu, die über den Hinterkopf einen Schleier gezogen hat und in der linken Hand einen Szepter trägt. Sie blickt Poseidon an und erhebt dabei die rechte Hand mit nach außen gedrehter Innenfläche und gespreizten Fingern, eine Geste, die Heimberg überzeugend als Ausdruck des Erstaunens über die kühne Tat des Theseus deutet<sup>269</sup>. Die genaue Benennung der weiblichen Gestalt ist umstritten. Während Beazley in ihr Hera sieht und Brommer sie mit Demeter gleichsetzt, denkt Heimberg<sup>270</sup> an Amphitrite, "die mit Poseidon vom Meere aus zu dem Geschehen hinüber blickt", die meiner Meinung nach wahrscheinlichste Lösung. Für das hier dargestellte Abenteuer selbst sind die beiden Gottheiten m. E. nur wenig bedeutsam; sie schauen lediglich aus weiter Ferne zu. Für Simon aber verweisen Poseidon und seine Gattin "nicht nur auf die Meeresnähe Marathons, sondern auch auf die Herkunft des Theseus"<sup>271</sup>.

Das Vasenbild TT3 (um 470 v. Chr.<sup>272</sup>) könnte für meine Arbeit bedeutsam sein (Taf. XI, 3). Im Zentrum des Bildes lehnt Theseus über dem in die Knie gegangenen Stier und hat fest dessen Schwanz gepackt. Auf der linken Seite haben sich Athena und ein sitzender Jüngling als Zuschauer eingefunden, während am rechten Bildrand ein bärtiger Mann mit einem Stab in der rechten Hand steht und ruhig auf den Kampf vor ihm blickt. Ihm ist der Name ΠΑΝΞΙΔΩΝ beigeschrieben. Die Interpretation der männlichen Gestalt ist sehr umstritten. Kron nimmt an, dass der Vasenmaler sich verschrieben hat, und sieht in der Figur Pandion, den Großvater des Theseus, der durch seine Anwesenheit wohl auch die Bedeutung der Heldentat unterstreicht<sup>273</sup>. Beckel dagegen vermutet, dass Aigeus, der sterbliche Vater des Theseus, gemeint sei<sup>274</sup>. Eine ganz andere, für mich besonders interessante Benennung schlägt

-

Diod. 4, 59, 6. Paus. 1, 27, 9-10 gibt eine andere Version wieder, nach der der Stier von Marathon der Athena geopfert wird.

BECKEL 1961, 70.

HEIMBERG 1968, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Heimberg 1968, 54.

BEAZLEY 1957, 111; BROMMER 1956, 37; HEIMBERG 1968, 54.

<sup>271</sup> SIMON 1994, 469.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> So Shapiro 1988, 378.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Kron 1976, 114. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> BECKEL 1961, 70.

Neils vor; sie sieht in der bärtigen Figur Poseidon und führt für die Annahme überzeugende Argumente an<sup>275</sup>: Erstens kann die offensichtlich falsch geschriebene Namensbeischrift genauso gut als POSEIDON gelesen werden, was sich viel besser in den Kontext einordnen lassen würde, da dessen Interesse an dem Heros sicherlich augenfälliger als das des Pandion wäre, zweitens erscheinen die beiden Gottheiten Athena und Poseidon auch auf der Rückseite des Gefäßes und zwar gemeinsam in der Gigantomachie kämpfend, drittens schickt ursprünglich der Gott selbst den Stier nach Kreta, der nach seiner Gefangennahme durch Herakles nach Marathon wanderte<sup>276</sup> und als viertes und letztes Argument führt die Autorin schließlich an, dass in genau der Periode die Szenen, auf denen Theseus und sein göttlicher Vater berücksichtigt werden, besonders zahlreich sind. Ich schließe mich der Beweisführung von Neils an und sehe in dem Vasenbild eine weitere Tat des Theseus, die sich in Anwesenheit des Poseidon abspielt.

# 2.1.7.4 Raub der Antiope

Eine besondere Rolle spielt der Gott Poseidon bei einer ganz bestimmten, nicht zum attischen Zyklus gehörenden Tat des Theseus, nämlich beim Raub der Amazone Antiope<sup>277</sup>. In der kurzen Zeitspanne von 520 bis 490 v. Chr. ist das Bildthema in der attischen Vasenmalerei weit verbreitet<sup>278</sup>. Ein "ionisch-großgriechisches"<sup>279</sup> Bronzeblech aus Olympia<sup>280</sup>, das im frühen 6. Jh. v. Chr. entstanden ist<sup>281</sup>, stellt die erste Wiedergabe des Mythos dar<sup>282</sup>, während dagegen aus der Zeit nach 490 v. Chr. nur noch ein rotfiguriges Fragment in Erlangen und eine apulische Hydria in Leningrad<sup>283</sup> stammen. Manche Forscher vertreten die Ansicht, dass der Mythos vom Raub der Antiope einen Giebel am Athener Schatzhaus in Delphi gefüllt hat<sup>284</sup>; da nichts mehr von dem Architekturteil erhalten ist, handelt es sich um reine Spekulation. Die attischen Darstellungen der Sage unterliegen einer erstaunlichen ikonographischen Beständigkeit: Theseus, als junger Krieger wiedergegeben, trägt Antiope stets zum wartenden Wagen oder hat sie bereits auf diesem platziert; den Heros

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> NEILS 1987, 82.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Apollod. 2, 5, 7.

Zu Mythos und antiker literarischer Überlieferung: HOFKES-BRUKKER 1966, 14; BROMMER 1982, 110-112.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Shapiro 1991, 131f.

So bezeichnet es SCHEFOLD 1964, 71.

Olympia, Museum Inv. M 77: SCHEFOLD 1964, Taf. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> So Hofkes 1966, 16; Hainbach 1983, 120.

Vgl. Schefold 1964, 71; Hofkes 1966, 16; Brommer 1979, 503-504.

Erlangen, Friedrich-Alexander-Universität I852: Fragment; LIMC I Antiope II 12 mit Abb. - Leningrad, Ermitage 1842 (St. 1143): Hydria; JdI 73, 1958, 59 Abb. 7.

Vgl. HAINBACH 1983, 121; SCHEFOLD - JUNG 1988, 231.

begleiten meist zwei oder drei Gefährten, Peirithoos, Phorbas und bisweilen Konnidas<sup>285</sup>. Auf den Bildern wird folglich nicht der Kampf, sondern die Entführung der Amazonenkönigin betont<sup>286</sup>.

Poseidon erscheint dreimal bei der Tat, was angesichts einer Gesamtzahl von etwa zehn Vasenbildern<sup>287</sup> häufig ist. Es fällt auf, dass Athena bei der Antiope-Episode ihrem Schützling nie zur Seite steht<sup>288</sup>. Auf TT4 (510-500 v. Chr.<sup>289</sup>) besteigt Theseus am rechten Bildrand in höchster Eile das Viergespann, auf dem bereits die geraubte Antiope und ein Wagenlenker warten (Taf. XI, 4). Unruhig blickt er dabei zurück. Von den Pferden zum Teil verdeckt, läuft Poseidon rasch von links herbei und scheint mit dem gezückten Dreizack unsichtbare Verfolger abzuwehren. Er tritt seinem Sohn bei der Entführung aktiv helfend zur Seite. TT5 (spätes 6. Jh. v. Chr. <sup>290</sup>) zeigt Theseus, wie er Antiope eilig zum wartenden Wagen trägt (Taf. XI, 5). Poseidon befindet sich wiederum hinter dem Gespann; in der Rechten hält er ruhig den Dreizack, während der linke Arm mit geöffneter Hand erhoben ist. Sowohl Kauffmann-Samaras als auch von Bothmer sehen hier eine grüßende, Heimberg<sup>291</sup> dagegen eine Einhalt gebietende Geste. Ein Vergleich mit Gesten auf Vasenbildern mit entsprechenden Szenen könnte aufschlussreich sein. Eine etwa zeitgleiche<sup>292</sup> Amphora des Euthymides in München<sup>293</sup> beispielsweise, auf der alle Figuren mit Namensbeischriften versehen sind, zeigt den jungen nackten Theseus, wie er mit Korone, die er mit seinen Armen umklammert, nach rechts davon läuft. Diese hält sich mit der rechten Hand, die sie um den Nacken des Jünglings gelegt hat, an dessen linken Unterarm fest, während ihre Linke sein Haar berührt. Die beiden blicken zu Helene zurück, einer Freundin der Korone<sup>294</sup>, die von links heraneilt und mit weit nach vorn gestreckten Händen nach dem rechten Arm ihrer Gefährtin und nach dem Mantel des Entführers greift, so, als wolle sie den Raub verhindern. Links folgen Peirithoos, "mit Schwert und Lanze zur Abwehr bereit"295, und der Vater der Geraubten, der grüßend die Hand hebt. Letzt genannte Geste in dem kontrovers interpretierten Vasenbild<sup>296</sup> ist mit der des Poseidon

-

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Neils 1994, 950.

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Shapiro 1991, 134.

BOTHMER 1957, 124-125 zählt nur 9, KAUFFMANN 1981, 858-859 dagegen 10 und BROMMER 1973, 216-217 schließlich 12 Exemplare.

BECKEL 1961, 71; SHAPIRO 1991, 135.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> So Simon 1994, 469.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> So Kauffmann 1981, 858.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> KAUFFMANN 1981, 858; BOTHMER 1957, 128; HEIMBERG 1968, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> So LULLIES 1956, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> München, Antikensammlungen 2309: ARV<sup>2</sup> 27,4; Para 323; SCHEFOLD 1978, Abb. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> So LULLIES 1956, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> LULLIES 1956, 12.

Da in der Literatur eine Entführung einer Korone durch Theseus nirgendwo belegt wird, ist die Deutung der Szene problematisch und birgt vielerlei Möglichkeiten, so BROMMER 1982, 95; HAINBACH 1983, 124.

auf dem TT5 gut vergleichbar – der Gott scheint auf dem Exemplar seinen Sohn zu grüßen. Etwas schwieriger gestaltet sich die Identifizierung des Poseidon auf TT6 (um 510 v. Chr. <sup>297</sup>): Theseus, der hektisch mit Antiope in den Armen das Pferdegespann besteigt, wird von zwei Kriegern am rechten Bildrand verfolgt. Antiope streckt nach diesen hilfesuchend die Arme aus. Hinter den Pferden tritt von links ein bärtiger attributloser Mann heran, der auffordernd die Rechte erhebt, als wolle er den Heros anfeuern. Bothmer und Shapiro <sup>298</sup> sehen in Analogie zu den anderen Vasen in der Figur Poseidon, eine m. E. überzeugende Schlussfolgerung. Das abrupte Ende des Darstellungsthemas nach 490 v. Chr. bringt Shapiro mit den Perserkriegen in Zusammenhang: Seiner Meinung nach werden die Amazonen ab dem Zeitpunkt mit den Persern auf eine Stufe gestellt <sup>299</sup>; eine Romanze des Hauptheros mit einer Amazonenkönigin sähe folglich wie Landesverrat aus <sup>300</sup>.

Einen interessanten Blickwinkel bei der Interpretation der Darstellungen könnte die Betrachtung typologisch vergleichbarer Bilder liefern. Ab 550 v. Chr. lassen sich nämlich in der attischen Vasenmalerei Szenen mit Frauenentführungen bzw. -verfolgungen durch Heroen nachweisen; derartige Bilder erlangen ihre größte Verbreitung in dem Zeitraum zwischen 500 und 475 v. Chr. 301. All den Darstellungen liegt die griechische Auffassung zugrunde, dass unverheiratete Mädchen mit wilden Tieren gleichzusetzen sind, die gejagt und gezähmt werden müssen; die Liebeswerbung wurde "als Verfolgung, sogar als Kampf betrachtet, und der Prozess, der seinen Höhepunkt im Geschlechtsverkehr fand, verwandelte eine wilde Tierfrau in eine gezähmte Ehefrau"302 (Vgl. Kap. 2.3.2.1). Im Falle der Antiope besitzt der Verfolgungstypus eine ganz besondere Brisanz. Schließlich handelt es sich bei dieser um die Königin der Amazonen, jener Gruppierung von Frauen, die das genaue Gegenteil der zivilisierten und männlich dominierten Polis darstellt und die folglich auch den von Männern geschaffenen Institutionen wie beispielsweise der Ehe ablehnend und verachtungsvoll gegenübersteht<sup>303</sup>. Theseus entführt Antiope, um die asoziale Einstellung der Amazonen gegenüber der Heirat zu berichtigen<sup>304</sup>. Es ist sicherlich kein Zufall, dass das Interesse der attischen Vasenmaler an dem Bildthema in etwa mit der Eroberung von Sardis, der persischen Provinzhauptstadt von Ionien, durch die athenische Flotte im Jahr 499 v. Chr.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> So Neils 1987, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> BOTHMER 1957, 127; SHAPIRO 1989, 149.

Die Annahme findet man auch bei BENSON 1996, 374.

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> So Shapiro 1991, 134.

<sup>301</sup> STEWART 1996, 88.

Literarisch sind außer Antiope noch zahlreiche andere Geliebte des Theseus mit Namen überliefert, siehe Athen. 13, 557a-b und die Auflistung bei NEILS 1994, 945. Bildlich sind uns zudem die Entführung der Helena und der Periboia durch Theseus überliefert, so STEWART 1996, 74. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> SOURVINOU 1987a, 139; REEDER 1996c, 340.

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> STEWART 1996, 88; BENSON 1996, 373.

<sup>304</sup> STEWART 1996, 83.

zusammenfällt<sup>305</sup>; all die bildlich dargestellten Kämpfe zwischen Griechen und Amazonen sollen schließlich betonen, "dass die griechische Ordnung, in der die Frau vom Mann beherrscht wird, von griechischen Helden bis in die entlegensten Gegenden getragen wurde"<sup>306</sup>. Dass Poseidon ausgerechnet auf den wenigen Bildern des Raubs der Antiope mehrmals aktiv helfend dargestellt wird, verwundert nicht<sup>307</sup>. Zum einen kann Theseus die Unterstützung seines göttlichen Vaters bei dem mit Sicherheit sehr schwierigen Unterfangen<sup>308</sup> gebrauchen, zum anderen erinnert die Anwesenheit des Gottes an dessen eigenes gewaltvolles Werben um Aithra, der Mutter des Theseus, und unterstreicht somit den göttlichen Ursprung und besonderen Status des Heros<sup>309</sup>.

### 2.1.8 Theseus' Besuch auf dem Meeresgrund

#### 2.1.8.1 *Mythos*

## 2.1.8.1.1 Entstehungskontext

Die Jahre um 510 v. Chr. markieren einen Wendepunkt in der Entwicklung der Darstellungen des Theseus (Vgl. Kap. 2.1.7.1). Der attische Heros erfährt in dem Zeitraum eine enorme Aufwertung gegenüber dem bisher in der Bilderwelt dominierenden panhellenisch-dorischen Herakles und steigt nicht nur zum gemeinsamen Heros aller Athener auf, sondern stellt auch gewissermaßen die athenische Alternative zu Herakles dar<sup>310</sup>. Shapiro weist zu Recht darauf hin, dass ein derartiger Prozess nicht über Nacht geschieht, sondern einer Entwicklung über Generationen bedarf. Seiner Meinung nach lassen sich bereits gewisse Elemente der Theseuslegende in der Zeit des politischen Wirkens des Solon finden. Er zieht den Schluss, dass jede nachfolgende Zeitspanne den Heros als ihren eigenen adaptieren kann und die Aspekte seines Aufstiegs fördert, die am besten mit ihren Zielsetzungen zu vereinbaren sind<sup>311</sup>. In der klassischen Epoche verkörpert Theseus allerdings den athenischen Hauptheros *par excellence*. Über das gesamte 5. Jh. v. Chr. hinweg fügen attische Künstler,

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> STEWART 1996, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Benson 1996, 376.

Man darf davon ausgesehen, dass die Anwesenheit des Poseidon auf eine Erfindung der athenischen Vasenmaler zurückgeht. Laut BROMMER 1982, 112 bringt keine uns bekannte literarische Überlieferung den Gott mit dem Antiopemythos in Verbindung.

BENSON 1996, 379 formuliert es so: "Die Umwerbung oder Eroberung einer Amazone erforderte ein anderes Vorgehen".

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Shapiro 1989, 149.

Plut. Thes. 29, 3 zufolge behaupten die Athener, dass Theseus ein άλλος Ήρακλής sei.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Shapiro 1989, 144-146.

Vasenmaler und andere Handwerker kontinuierlich dem Theseusmythos neue Episoden zu<sup>312</sup>. In den Kontext ist auch das Bildthema des Besuches des Heros auf dem Meeresgrund einzuordnen.

### 2.1.8.1.2 Literarische Überlieferung

Die erste uns bekannte literarische Quelle zu dem Mythos vom Besuch des Theseus auf dem Meeresgrund stellt der 17. Dithyrambos des Bakchylides dar, ein Werk, das in den 470er Jahren entsteht<sup>313</sup>. Darin wird geschildert, wie Theseus, von dem kretischen König Minos angestachelt, seine göttliche Abstammung unter Beweis zu stellen, indem er dessen kostbaren Ring von den Tiefen des Meeres zurückholt, ins Wasser springt und, von Delphinen getragen, in den Palast des Poseidon und seiner Gattin gelangt. Dort empfängt ihn nicht der Gott selbst, sondern Amphitrite. Sie überreicht ihrem Stiefsohn einen purpurnen Mantel und einen Kranz aus Rosen. Bei dessen umjubelter Rückkehr wird der mitzubringende Ring nicht mehr erwähnt. Die weiteren schriftlichen Quellen, Hyginus und Pausanias<sup>314</sup>, folgen im Wesentlichen der Erzählung des Bakchylides.

# 2.1.8.2 Chronologische Entwicklung

Bevor ich mich mit den frühesten attischen Darstellungen des Bildthemas beschäftige, sollte auch ein schwarzfiguriges Vasenbild auf einem Teller aus Thasos<sup>315</sup> nicht ganz unerwähnt bleiben. Es stammt aus der Zeit zwischen 525 und 500 v. Chr.<sup>316</sup> und ist eventuell auf die Meeresfahrt des Theseus zu beziehen. Im Zentrum des Bildes hat ein nackter Jüngling rittlings auf Triton Platz genommen, der sich nach rechts auf eine sitzende bekleidete Figur zubewegt. Von links rennt eine weibliche, ebenfalls bekleidete Gestalt hinter der zentralen Gruppe her und streckt dabei weit ihren linken Arm nach vorne, als wolle sie auf jene hinweisen. Weill schwankt zunächst zwischen einer Deutung als Kampf des Herakles mit dem Seemonster oder als Meeresfahrt des Theseus. Da das Bild aber ihrer Meinung nach kein Kampfgeschehen wiedergibt, hält sie es für wahrscheinlicher, dass hier die Ankunft des Theseus und des Triton in Begleitung einer Nereide vor der sitzenden Amphitrite geschildert wird. Für Weill ist das Vasenbild, das an einen Mythos des attischen Heros erinnert, ein Zeugnis für den Einfluss der Athener auf die Malkunst von Thasos<sup>317</sup>. Dobrowolski weist

SHAPIRO 1982, 296.

WALKER 1995, 65.

Hyg. astr. 2, 5; Paus. 1, 17, 3.

Thasos, Museum 1703: Teller; BCH 83, 1959, Taf. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> So Neils 1994, 939.

WEILL 1959,442. 444. 445.

zwar auch auf das etwas andere Kompositionsschema hin, zweifelt aber letztlich nicht daran, dass der Teller am Beginn der Serie von Darstellungen steht, die den Besuch des Theseus auf dem Meeresgrund abbilden<sup>318</sup>. Brommer dagegen widersetzt sich vehement einer solchen Zuweisung: Seiner Meinung nach fehlen dem Vasenbild wesentliche Elemente, um die Meeresfahrt des Theseus darstellen zu können. Er sieht hier eher Herakles als Theseus und fügt als weiteres Argument hinzu, dass das Hauptbild des Tellers auch Herakles, und zwar im Amazonenkampf zeigt<sup>319</sup>. Meiner Meinung nach besitzen beide Vorschläge überzeugende Punkte. Auf der einen Seite kann auch ich auf dem Vasenbild kein Kampfgeschehen erkennen und halte die Identifizierung der sitzenden Gestalt mit Amphitrite für einleuchtend. Auf der anderen Seite wäre ein solches Sitzmotiv für Theseus in der Tat äußerst ungewöhnlich und auch der Hinweis auf das Hauptbild mit der Heraklesdarstellung scheint für eine Identifizierung mit Herakles zu sprechen. Ich möchte die Interpretation des Vasenbildes offen lassen.

In der attischen Vasenmalerei ist der Besuch des Theseus auf dem Meeresgrund auf einer überschaubaren Menge von rotfigurigen Bildern dargestellt, die allerdings bereits in der Zeit vor der Dichtung des Bakchylides einsetzen. Folglich besaßen die Vasenmaler in Athen noch eine weitere ältere Quelle.

### 2.1.8.2.1 "Amphitrite-Version"

Die erste Darstellung des Bildthemas befindet sich auf der Schale T1 des Onesimos (um 500 v. Chr. 320; Taf. XII, 1): Amphitrite hat sich reich gewandet am rechten Bildrand auf einem Diphros niedergelassen und hält in der linken Hand einen Kranz, während sie die Rechte Theseus zum Gruß reicht. Dieser steht am linken Bildrand und ist in Knabengestalt dargestellt; er wird von den Händen des winzig wiedergegebenen Triton, dem Sohn des Poseidon und der Amphitrite, gehalten und von schwimmenden Delphinen umgeben und erweckt so den Eindruck, als würde er im Wasser schweben. Er streckt die rechte Hand der Amphitrite entgegen. Den zentralen und prominenten Platz in der Bildmitte nimmt Athena, die Schutzgöttin des Theseus, ein. Sie steht groß und beherrschend zwischen den beiden Gestalten und blickt Amphitrite an. Auch auf der Schale T2 des Briseismalers (um 480 v. Chr. 321) sitzt die Meeresgöttin am rechten Bildrand auf einem Klismos und ist gerade dabei, dem Theseus, der sich vor ihr befindet, einen Kranz mit großer Geste aufzusetzen. Der Heros

-

DOBROWOLSKI 1972, 12.

BROMMER 1982, 78.

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> So Kaempf 1981, 730.

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> So Neils 1994, 939.

hat bereits den Mantel der Amphitrite um seine Arme geschlungen und erhebt nun beide Hände mit nach außen gedrehter Innenfläche. Hinter ihm deuten eine Säule und ein Gebälkteil den Palast auf dem Meeresgrund an.

Die beiden Vasenbilder stimmen in Grundzügen mit der jüngeren literarischen Überlieferung überein und bestätigen, dass Theseus im Meerespalast nicht auf Poseidon trifft, sondern von Amphitrite empfangen wird, was die Forschung zu interpretieren versucht. Harrison sieht in Amphitrite die ursprüngliche Herrscherin über das Meer und erklärt mit der Beobachtung deren Anwesenheit und wichtigen Part bei der Meeresfahrt des Theseus<sup>322</sup>. Laut Wüst scheint die "Amphitriteversion [...] ursprünglich ihre Zuspitzung aber nicht im Erweis der göttlichen Herkunft des Theseus, sondern in der gnädigen Aufnahme durch die gefürchtete Stiefmutter gehabt zu haben"323. Die Hypothese erweitert Simon, indem sie Amphitrite aufgrund eines Rechtsbrauchs, der besagt, dass es "auf die Anerkennung des Bastardsohnes durch die Stiefmutter" ankommt, die Hauptrolle in dem Geschehen zuweist<sup>324</sup>. Walker orientiert sich an der Argumentation von Segal<sup>325</sup> und stellt nach einem Vergleich mit der ähnlichen Suche des Telemachos nach Odysseus fest, dass die Abwesenheit des Vaters und seine Vertretung durch eine weibliche Figur keine Merkwürdigkeit der Sage von der Meeresfahrt des Theseus ist, sondern ein wichtiges Motto im griechischen Mythos; seiner Meinung nach hat Amphitrite in der Erzählung die Aufgabe, die femininen Kräfte zu repräsentieren<sup>326</sup>. Mit der letzten Feststellung bewegt sich Walker bereits in die richtige Richtung; den entscheidenden Hinweis aber geben die von Amphitrite dargebrachten Geschenke. Shapiro legt überzeugend dar, dass sowohl der Rosenkranz, ein Hochzeitspräsent der Aphrodite, als auch der purpurne Mantel, man denke an den des Jason<sup>327</sup>, eine unmissverständliche erotische Assoziation besitzen. Die Geschenke der Amphitrite stellen nicht nur die Antwort auf die Herausforderung des Minos dar, sondern kennzeichnen auch die kommende Zeit des Theseus als Liebesheros, da sie den jungen unschuldigen Helden für seine erste erotische Eroberung ausstatten. Das Liebesleben des Theseus stößt in der frühen griechischen Kunst und Dichtung nicht wegen Liebe oder Sex per se auf Interesse, sondern wegen des Resultats seiner Liebe, nämlich die Athener der archaischen und klassischen Zeit, die sich als unmittelbare Nachkommen des Theseus begreifen<sup>328</sup>.

<sup>322</sup> HARRISON 1898, 85-86.

WÜST 1968, 532. In dieselbe Richtung denkt bereits ROBERT 1898, 139-140.

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> SIMON 1994, 469.

<sup>325</sup> SEGAL 1979.

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> WALKER 1995, 87. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Vgl. dazu Segal 1979, 31; Shapiro 1980; Barron 1980.

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Shapiro 1991, 128-130.

# 2.1.8.2.2 "Poseidon-Version"

Wir treffen in der attischen Vasenmalerei aber auch auf einige weitere Bilder, die trotz erheblicher Abweichungen von der Dichtung des Bakchylides sehr wahrscheinlich im Kontext der Meeresfahrt des Theseus zu verstehen und zeitgleich oder möglicherweise noch vor jener Schriftquelle<sup>329</sup>, nämlich um 480-470 v. Chr., entstanden sind. Brommer<sup>330</sup> äußert zum Teil berechtigte Zweifel, ob es sich tatsächlich bei all den Bildern um narrative Darstellungen des Besuchs des Theseus auf dem Meeresgrund handelt. Auf T3 (Taf. XII, 2) erkennen wir im Zentrum Poseidon mit dem Dreizack, wie er den rechts vor ihm stehenden Theseus die Hand schüttelt. Jener trägt einen runden Gegenstand<sup>331</sup> in der linken Hand. Hinter dem Gott haben sich ein älterer kahlköpfiger Mann - möglicherweise Nereus - und eine Nereide, die mit Phiale und Oinochoe für die Begrüßungsspende ausgestattet ist möglicherweise Doris<sup>332</sup> - eingefunden; zwischen den beiden befindet sich eine Säule als *pars* pro toto für den Ort der Begegnung. Am rechten Bildrand hinter dem Heros wartet Amphitrite mit einem Kranz in ihren Händen. Ich verstehe die Szene als Besuch des Theseus bei seinem Vater auf dem Meeresgrund, da sowohl die Meeresgöttin mit dem Kranz als auch diverse spendende Meeresbewohner zugegen sind und ein deutlicher Hinweis auf den Meerespalast existiert. Ein ganz anders komponiertes Bild ziert T4 (Taf. XII, 3): Theseus sitzt in der Bildmitte nach links gewandt auf einem Diphros. Er dreht die erhobene Rechte mit gespreizten Fingern nach außen, ebenso die Linke; die Gebärden sind wohl der Ausdruck von Furcht und Erstaunen vor der majestätischen Gestalt seines Vaters, der vor ihm mit Dreizack und Delphin in den Händen steht. Hinter dem Heros befindet sich wiederum Amphitrite, im Begriff, ihm einen Kranz aufzusetzen. Theseus erscheint hier in einer sehr ehrenvollen Position: Er darf sitzen, während die beiden Gottheiten neben ihm stehen. Die für die Szene ungewöhnliche Anordnung lässt sich durch die andere Gefäßseite erklären. Dort befindet sich nämlich eine ganz analog komponierte Szene mit dem sitzenden Triptolemos und den stehenden Göttinnen Demeter und Kore. Für Brommer aber ist gerade der sitzende Theseus der Stein des Anstoßes; er sieht in der Szene nicht den Besuch auf dem Meeresgrund, "bei dem Theseus, wie man es auch erwarten würde, sonst stehend wiedergegeben wird"333. Ich teile die Ansicht nicht: Theseus ist hier die Hauptperson; er hat in einer wichtigen Mission seinen Vater aufgesucht und erhält nun die ihm zustehende Anerkennung als dessen Sohn. Im Zentrum von T5 (Taf. XII, 4) reicht Poseidon, nach rechts gewandt auf einem prächtigen

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup> Shapiro 1982, 296.

BROMMER 1982, 78-82.

Über den Gegenstand ist viel gemutmaßt worden, siehe die Diskussion bei BROMMER 1982, 81.

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> So SIMON 1994, 469.

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Brommer 1982, 78.

lehnenlosen Thron sitzend, dem vor ihm stehenden Theseus zur Begrüßung die Hand. Im Unterschied zu den bisher betrachteten Bildern befindet sich die Nereide, vermutlich Amphitrite<sup>334</sup>, nicht hinter dem Heros, sondern hinter dem Gott; sie hält allerdings in gewohnter Weise einen Kranz in den Händen. Meiner Meinung nach ist hier Brommers Unschlüssigkeit, "ob es sich um den Besuch anläßlich der Kretafahrt handelt oder um ein anderes Zusammentreffen mit seinem Vater"<sup>335</sup>, berechtigt<sup>336</sup>; auch ich schließe bei dem Bild einen nicht-narrativen Kontext nicht aus.

Es ist deutlich geworden, dass einige der Vasenbilder eine andere Version der Meeresfahrt des Theseus als T1 und T2 wiedergeben. Poseidon selbst empfängt seinen Sohn, während Amphitrite zu einer Nebenfigur degradiert wird. Den attischen Vasenmalern sind demnach bereits vor der Dichtung des Bakchylides zwei Überlieferungen der Erzählung bekannt. Auf den früheren Bildern ist Amphitrite die eigentlich Agierende, ab 480 v. Chr. steht dann Poseidon im Vordergrund. Möglicherweise verspricht der Gott bei dem Zusammentreffen Theseus, als Unterpfand für dessen göttliche Herkunft, die Erfüllung jener drei Wünsche, deren verhängnisvollster den Tod des Hippolytos zur Folge hat<sup>337</sup>. Bakchylides verbindet die beiden ihm vorliegenden Versionen miteinander und fügt als neue Elemente den Streit zwischen Theseus und Minos und das Ringmotiv zu<sup>338</sup>. An dieser Stelle sei noch T6 (475-470 v. Chr. 339) erwähnt, das eventuell eine in dem Kontext zu verstehende Darstellung trägt: Im Zentrum befindet sich eine majestätisch wirkende Frau, die einem vor ihr stehenden Jüngling einen ursprünglich rot aufgemalten, heute kaum mehr erkennbaren Kranz<sup>340</sup> überreicht. Das Gesicht des jungen Mannes ist nicht mehr erhalten; zu dessen beiden Seiten schließen sich jeweils drei Mädchen an, von denen einige Binden in den Händen halten und die man wohl in Analogie zur Rückseite als Nereiden bezeichnen darf. All die ikonographischen Hinweise legen laut Isler-Kerenyi<sup>341</sup> eine Interpretation als Empfang des Theseus durch Amphitrite, die durch ihren auffälligen Kopfschmuck und ihre Mittelstellung klar hervorgehoben wird, im Kreise ihrer Schwestern nahe. Brommer erhebt zwar vorsichtige Einwände, ordnet im Endeffekt die Darstellung aber doch auch der Serie von Meeresbesuchsbildern zu<sup>342</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> So auch POLLITT 1987, 12.

BROMMER 1982, 80.

POLLITT 1987, 12 ist der Meinung, dass die fehlenden narrativen Elemente das ursprüngliche Motiv nicht beeinträchtigt.

Eur. Hipp. 48. 888. 1315. Vgl. dazu KAKRIDIS 1928.

<sup>&</sup>lt;sup>338</sup> WÜST 1968, 534; FRONING 1971, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> So Isler 1977, 37.

So hat es ISLER 1977, 20 gesehen.

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup> ISLER 1977, 20. 22-23.

BROMMER 1982, 78 Anm. 3. 79.

Fast ein halbes Jahrhundert später, nämlich um 420 v. Chr. 343, ist das für uns späteste sichere Vasenbild T7 mit dem Thema auf einem Kelchkrater des Kadmos-Malers entstanden (Taf. XII, 5). Es vermittelt den Eindruck einer Neukonzeption. Amphitrite bildet gewissermaßen die Mitte des Bildes: Sie sitzt auf einer Geländeerhebung, ist reich gewandet, mit Strahlendiadem und Szepter versehen und hält den Kranz<sup>344</sup> für Theseus bereit. Dieser wird von Triton in den Armen gehalten und berührt mit ausgestreckten Händen flehend die Knie der Meeresgöttin. In der unteren Mitte des Bildfeldes ist Poseidon repräsentativ auf einer Kline gelagert. In der rechten hochgestreckten Hand hält er den auf den Boden gestellten Dreizack, mit dem linken Arm stützt er sich auf ein Kissen; er blickt zur Hauptszene empor. Am linken Bildrand weist der Bug des Schiffes des Theseus auf die Wasseroberfläche hin, während dagegen über Amphitrite und dem Heros das hinauffahrende Viergespann des Helios auftaucht. Es symbolisiert den anbrechenden Tag und spannt das dargestellte Geschehen in einen kosmischen Rahmen ein. Die Szene wird von einem weinmischenden Eros und vier Nereiden bereichert. Dass Amphitrite auf dem Bild sehr fein als eigentlich Agierende betont wird, erinnert an die frühesten Exemplare des Themas (Vgl. T1; T2) und an die Dichtung des Bakchylides; der unter der Göttin lagernde Poseidon wird weder von ihr noch von Theseus wahrgenommen. In der älteren Forschung nimmt man an, dass die Darstellung in Bologna von dem bei Pausanias überlieferten Gemälde des Mikon im Theseion abhängt<sup>345</sup>. Jacobsthal weist aber überzeugend darauf hin, dass das Vasenbild über formal jüngere Elemente verfügt und dass der auf einer Kline gelagerte Poseidon nicht vor 440 v. Chr. bezeugt ist<sup>346</sup>. Laut Froning stellen dennoch gewisse Elemente wie beispielsweise die Einbettung in einen kosmischen Rahmen eine Verbindung zwischen dem Vasenbild des Kadmos-Malers und der großen Malerei her; sie sieht Einigkeit in der Forschung, dass die Darstellung "nicht nur als eine Neuschöpfung des Vasenmalers [zu] betrachten [ist], sondern darüber hinaus als Nachklang eines etwa gleichzeitigen Theseusgemäldes der großen Kunst"<sup>347</sup>. Brommer greift zuletzt aber doch wieder die Möglichkeit auf, dass das Gemälde des Mikon Pate für des Vasenbild in Bologna steht, m. E. ohne schlagkräftige Argumente<sup>348</sup>.

-

<sup>&</sup>lt;sup>343</sup> So Neils 1994, 940.

HEIMBERG 1968, 57 sieht hier keinen Kranz, sondern eine doppelreihige Perlenschnur.

Paus. 1, 17, 3. Vgl. FRONING 1971, 44.

JACOBSTHAL 1911, 9-12. 16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> FRONING 1971, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> Brommer 1982, 82.

#### 2.1.8.3 Interpretation

Bevor ich zu einer abschließenden Interpretation des Bildthemas komme, sei an dieser Stelle noch erwähnt, dass der Besuch des Theseus auf dem Meeresgrund außerhalb von Attika nur noch auf wenigen melischen Reliefs<sup>349</sup>, die in der Zeit um 480-470 v. Chr. entstanden sind<sup>350</sup>, dargestellt wird. Man erkennt auf jenen nur Triton, der den jugendlichen Heros mit beiden Händen festhält und über die Wellen hinweg trägt. Wie Stilp überzeugend darlegt, kommt auf den Reliefs "kein unmittelbar greifbarer Moment zur Darstellung, sondern ein Ausschnitt eines längeren Zustandes, wahrscheinlich eher die erste als die letzte Etappe der Reise des Theseus mit Triton"<sup>351</sup>. Brommer vermutet, dass auf Melos, das auf dem Weg von Athen nach Kreta liegt, der Glauben herrscht, "der Meeressprung sei nahe dieser Insel geschehen", und dass dort deshalb die Erzählung Einzug in die Bildkunst hält<sup>352</sup>.

Die Existenz so weniger nicht-attischer bildlicher Wiedergaben lässt die Schlussfolgerung zu, dass das Bildmotiv der Meeresfahrt des Theseus für Attika eine ganz besondere Bedeutung besitzt. Eine erste Bestätigung der Annahme liefern die Geschenke der Amphitrite. Diese verweisen auf den zukünftigen Status des Theseus als Liebesheros und implizieren damit auch das Ergebnis seiner sexuellen Handlungen, nämlich die Athener der archaischen und klassischen Zeit, die sich als Nachkommen des Heros betrachten. Ein zweites Indiz könnte die Beobachtung sein, dass Poseidon mit seinem Sohn vor allem auf Vasenbildern, die in den Zeitraum 480-470 v. Chr. datiert werden, erscheint. Es ist die Zeit nach den Perserkriegen, in der der steile Aufstieg Athens zur Seemacht als Kopf des im Jahr 478/77 v. Chr. gegründeten delisch-attischen Seebundes beginnt; die schon lange Zeit bestehende wichtige Beziehung der Athener zum Meer ist durch den enormen Ausbau ihrer Flotte nun merklich intensiviert worden. Möglicherweise sind die gemeinsamen Darstellungen von Poseidon, dem göttlichen Repräsentant des Meeres und dadurch auch Schutzgott des neuen athenischen Machtbereichs, und Theseus, dem Nationalheros der Athener, auch als ein Reflex auf die vermehrte athenische Wertschätzung des Meeres zu verstehen<sup>353</sup>. Die beiden Aspekte verbinden das Bildthema des Besuches des Theseus auf dem Meeresgrund eng mit der

a) Paris, Louvre MNC 746 (9821418 AGR): JACOBSTHAL 1931, 17 Nr. 3. Taf. 3; STILP 2006, Taf. 24. b) Athen Nationalmuseum Sammlung Stathatos ST 23: HOLMBERG 1963, 112 Nr. 64 Taf. 18: STIL

b) Athen, Nationalmuseum, Sammlung Stathatos ST 23: HOLMBERG 1963, 112 Nr. 64 Taf. 18; STILP 2006, Taf. 24.

c) Athen, Kanellopoulos-Museum Nr. 2123: STILP 2006, Taf. 23.

<sup>350</sup> STILP 2006, 192-193.

<sup>351</sup> STILP 2006, 96.

BROMMER 1982, 82.

Als falsch und abwegig zu bezeichnen ist dagegen die Behauptung von HEIMBERG 1968, 57, dass sich in "dieser Sage, in diesen Bildern [...] die neue, intensive Begegnung der Athener mit dem Meer spiegeln" würde.

attischen Bevölkerung und begründen sein fast ausschließliches Erscheinen in der attischen Vasenmalerei.

# 2.1.8.4 Umstrittene Darstellungen

Neben den eindeutig auf die Meeresfahrt des Theseus zu beziehenden Darstellungen existieren einige weitere attisch rotfigurige Vasenbilder, die Poseidon und den Heros zwar zusammen zeigen, aber auf Elemente wie den Palast, Amphitrite, Delphine oder Geschenke verzichten und somit keinen Hinweis auf die Begegnung zwischen Vater und Sohn in den Tiefen des Meeres beinhalten<sup>354</sup>. Neils<sup>355</sup> schlägt vor, die Zusammentreffen zwischen Theseus und Poseidon einerseits als verkürzte Versionen des Besuches auf dem Meeresgrund zu betrachten, eine m. E. unwahrscheinliche Hypothese, andererseits als nicht-narrative Äußerungen des Kindsverhältnisses des Heros zu Poseidon, was ich für sehr viel überzeugender halte.

In der Bildmitte von TP1 (480-470 v. Chr. 356) sitzt Poseidon nach rechts gewandt auf einem Klotz und hält in der Linken den auf den Boden gestellten Dreizack (Taf. XIII, 1). Hinter ihm steht Theseus, der durch Petasos und Speere sicher gekennzeichnet ist und auf den Gott herabblickt. Dem Poseidon gegenüber befindet sich eine bärtige auch als Reisender charakterisierte Gestalt, möglicherweise Peirithoos<sup>357</sup>, ein Gefährte des Theseus. Meiner Meinung nach besitzt die Szene keinen narrativen Hintergrund, sondern gibt einfach eine Begegnung zwischen Vater und Sohn wieder. Ein solches Treffen stellt auch TP2 (um 470 v. Chr. 358) dar. Auf der einen Seite des Gefäßes steht der bekränzte Poseidon majestätisch in Frontalansicht mit dem Dreizack in der linken und einem Delphin in der rechten Hand. Er wendet sich nach links, vermutlich dem ebenfalls bekränzten Jüngling zu, der sich auf der Rückseite befindet. Jener hat sich nach rechts gewandt und erhebt die Linke wie in einer Grußgeste. Ich halte eine Benennung als Theseus für sehr wahrscheinlich<sup>359</sup>. Völlig eindeutig ist die Situation auf TP3 (470-460 v. Chr. 360; Taf. XIII, 2): Poseidon am linken und Theseus am rechten Bildrand stehen sich gegenüber und reichen sich die Hände. Das Vasenbild wird trotz fehlender Indizien des Öfteren in die Serie der Meeresfahrtdarstellungen eingeordnet. Heimberg räumt zwar ein, dass die Szene überall stattfinden kann, bezeichnet sie auch als "einfachste Begrüßungsbegegnung", fügt sie dann aber doch der oben erwähnten Reihe zu.

BROMMER 1982, 78.

<sup>&</sup>lt;sup>355</sup> NEILS 1994, 948.

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> So Neils 1994, 984.

<sup>&</sup>lt;sup>357</sup> So NEILS 1987, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup> So Neils 1994, 984.

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> So auch NEILS 1987, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> So Neils 1994, 984.

Laut Saunders dürfte der bewaffnete Theseus, der Poseidon die Hand schüttelt, das Faktum symbolisieren, dass die Macht und der Wohlstand von Athen nach den Perserkriegen auf den Beschluss der Bündnispartner basiert, dieser Stadt die Kontrolle über das Meer zu geben. In dieselbe Richtung geht der Vorschlag von Pollitt, der in Poseidon und Theseus Symbole für die neue auf Flotte und Meer basierende Macht des nachkriegszeitlichen demokratischen Athen sieht. Neils dagegen lässt die Szene in Troizen stattfinden; Poseidon wäre dann als Patron dieser Stadt anwesend<sup>361</sup>. Aufgrund des Fehlens eindeutiger Hinweise möchte ich auf dem Vasenbild eher ein nicht-narratives Treffen zwischen Poseidon und Theseus vermuten. In dieselbe Sparte ist wohl auch TP4 (400-375 v. Chr. 362) einzuordnen. Poseidon taucht, auf einem prächtigen Hippokampen reitend, in der linken Bildhälfte auf und grüßt mit der Rechten einen Jüngling, der rechts vor ihm in ein Himation gehüllt steht. Dieser streckt fast verlangend die rechte Hand nach dem Gott aus. Während Neils in der jungen männlichen Figur, m. E. zu Recht, Theseus vermutet, sieht Curtius analog zur ersten olympischen Ode des Pindar<sup>363</sup> hier Pelops, der von Poseidon ein schnelles Pferdegespann für sein Wettrennen mit Oinomaos um dessen Tochter Hippodameia erbittet<sup>364</sup>. Das außergewöhnliche Vasenbild TP5 des Oinanthemalers (470-460 v. Chr. 365) soll abschließend diskutiert werden (Taf. XIII, 3). Den Mittelpunkt der Szene bildet der in Frontalansicht dargestellte junge Theseus. Der Heros steht zwischen seinem göttlichen Vater Poseidon, der sich würdevoll am rechten Bildrand, wahrscheinlich für menschliche Blicke unsichtbar<sup>366</sup>, mit dem Dreizack eingefunden hat und den gleichen Blattkranz wie sein Sohn trägt, und einer Frau, der er sich zuwendet und die zärtlich mit den Händen sein Kinn berührt. Im gleichen Moment reichen sich der Heros und ein älterer Mann mit weißem Haar, der auf einen Stock gestützt in gebückter Haltung hinter der Frau steht und einen runden drapierten Gegenstand in seiner Linken trägt, die Hände. In dem Greis will man in der Regel Aigeus, den menschlichen Vater des Theseus, und in der Frau Aithra, die Mutter des Theseus, erkennen<sup>367</sup>. Das Bild zeigt den Heros folglich im Kreise seiner "Familie" und betont auf eine stimmungsvolle Weise die innere Verbundenheit unter den anwesenden Gestalten. Der erstmals von Beazley<sup>368</sup> vorgeschlagenen Interpretation folgend, sieht Kron in der Szene "die erste Ankunft des Theseus in Athen, wo ihn sein sterblicher Vater Aigeus empfängt, während sein göttlicher Vater Poseidon ihn auf der

HEIMBERG 1968, 55; SAUNDERS 1975, 64; POLLITT 1987, 11; NEILS 1987, 114.

<sup>362</sup> So NEILS 1994, 948.

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> Pind. O. 1, 67-88.

NEILS 1994, 948; CURTIUS 1927, 168-169.

<sup>365</sup> So Simon 1994, 468.

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> Kron 1981, 428.

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> Kron 1976, 135; Heimberg 1968, 53; Simon 1994, 468.

BEAZLEY 1963, 579 Nr. 1. Dieser Meinung ist auch Brommer 1973, 247.

gefahrvollen Reise beschützt hat"; zudem wollte der Vasenmaler die Ambivalenz der Theseusherkunft klar herausstellen<sup>369</sup>. Den Versuch anderer Forscher, auf dem Gefäß und "auf ähnlichen Vasenbildern die dramatische Wiedererkennung des Theseus in Athen<sup>370</sup> oder […] [den] Abschied des Helden in Troizen<sup>371</sup>" erkennen zu wollen, lehnt Kron mit überzeugenden Argumenten ab<sup>372</sup>.

Aus der Analyse all der Vasenbilder geht deutlich hervor, dass Poseidon und Theseus größtenteils ohne mythologischen Hintergrund zusammen wiedergegeben sind. Hinter den nicht-narrativen Darstellungen steckt sicherlich die Absicht, das Vater-Sohn-Verhältnis der beiden bildlich zum Ausdruck zu bringen und zu betonen. Allem Anschein nach misst die athenische Bevölkerung der engen verwandtschaftlichen Beziehung große Bedeutung zu.

### 2.1.8.5 Zusammenfassung

Poseidon und sein Sohn Theseus erscheinen im 6. Jh. v. Chr. selten gemeinsam in der attischen Bildkunst. Die bildlichen Wiedergaben des Heros berücksichtigen bis in die zweite Hälfte des 6. Jh. v. Chr. vornehmlich Begebenheiten, bei denen Poseidon weder zu erwarten noch nachzuweisen ist. Um 510 v. Chr. erfährt Theseus durch die Schaffung eines Tatenzyklus eine enorme Aufwertung. Der Großteil der Forschung vermutet, dass der Serie von Taten eine inspirierende Dichtung vorausgeht. Poseidon ist bei den Abenteuern seines Sohnes kein besonders wichtiger Gott; er erscheint nur auf sehr wenigen Vasenbildern und fungiert auf diesen stets als unbeteiligter Zuschauer (TT1-TT3). Eine bedeutsamere Rolle übernimmt Poseidon bei einer nicht zum Zyklus gehörenden Tat des Heros, nämlich beim Raub der Antiope (TT4-TT6). In der kurzen Zeitspanne von 520 bis 490 v. Chr. ist der Mythos ein verbreitetes Thema in der attischen Vasenmalerei. Nicht nur Theseus, sondern auch einige weitere Heroen betätigen sich ab 550 v. Chr. als Entführer bzw. Verfolger von jungen Frauen, die gemäß der griechischen Mentalität als wilde Tiere zu verstehen sind und gejagt sowie gezähmt werden müssen. Die Amazonenkönigin Antiope macht da keine Ausnahme, verleiht dem Unterfangen aber eine besondere Schwierigkeit und auch eine politische Konnotation. Nicht umsonst unterstützt Poseidon seinen Sohn gerade bei der schweren Aufgabe und erinnert dabei auch an seine eigenen gewaltvollen Bemühungen um Aithra, der Mutter des Theseus, und auf diese Weise an die göttliche Abstammung und besondere Stellung des Heros.

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> Kron 1976, 135.

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> Vgl. Heimberg 1968, 53; Neumann 1965, 52.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> Vgl. Dugas – Flaceliere 1958, 85; Pollitt 1987, 11; Neils 1994, 925.

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> Kron 1976, 135-136.

Das 5. Jh. v. Chr. bildet den definitiven Endpunkt der Entwicklung des Theseus zum attischen Nationalheros schlechthin. Dem Mythos des Heros werden durch das gesamte Jahrhundert hinweg kontinuierlich neue Episoden zugefügt, zu denen auch die Erzählung vom Besuch des Heros auf dem Meeresgrund gehört. Laut Bakchylides besteht der Anlass für die Meeresfahrt darin, die göttliche Abstammung des Theseus unter Beweis zu stellen. Die Bestätigung verschafft aber nicht etwa Poseidon dem Heros, sondern Amphitrite, die allein – darin ist sich die literarische Überlieferung einig - Theseus empfängt und beschenkt. Ein divergierendes Bild vermitteln uns die wenigen attisch rotfigurigen Vasen mit dem Thema, die bereits um 500 v. Chr., d. h. vor der Dichtung des Bakchylides, einsetzen und bis etwa 420 v. Chr. nachzuweisen sind. Auf den frühesten Exemplaren wird Theseus von Amphitrite empfangen und erhält von ihr einen Mantel und einen Rosenkranz (T1; T2). Ab dem Zeitraum 480-470 v. Chr. löst Poseidon Amphitrite als Hauptakteur auf den Vasenbildern ab (T3-T5); er empfängt nun selbst seinen Sohn, während seine Gattin zu einer Nebenfigur degradiert wird. Eine gewisse Neukonzeption erfährt das Bildthema um 420 v. Chr. auf dem letzten uns bekannten Beispiel (T7), dem vermutlich ein etwa gleichzeitig entstandenes Gemälde Pate steht. Das Bildmotiv der Meeresfahrt besitzt für Attika eine spezielle Bedeutung: Zum einen geben die von Amphitrite überreichten Geschenke einen Hinweis auf die Vorstellung der Athener, dass Theseus ihr aller Vorfahr ist, zum anderen können die Bilder, von denen der Großteil in dem Zeitraum zwischen 480 und 470 v. Chr. entsteht, als ein Reflex der historischen Situation in Attika verstanden werden. Es ist nämlich die Zeit nach den Perserkriegen, in der die schon lange Zeit bestehenden Beziehungen der Athener zum Meer durch den Flottenausbau intensiviert werden und möglicherweise in den gemeinsamen Darstellungen von Poseidon, dem Gott des Meeres, und Theseus, dem athenischen Nationalheros, ihren bildlichen Ausdruck finden.

Zusammenfassend betrachtet fällt auf, dass Poseidon und Theseus kaum gemeinsam bei Darstellungen mythischer Ereignisse auftreten. Sie erscheinen auf den meisten bildlichen Wiedergaben in nicht-narrativen Bildkontexten, deren Hauptanliegen es ist, ihre Vater-Sohn-Beziehung deutlich zum Ausdruck zu bringen (TP1-TP5), die die athenische Bevölkerung allem Anschein nach als sehr bedeutsam und darstellungswert empfindet.

### 2.2 NICHT-NARRATIVE DARSTELLUNGSKONTEXTE

## 2.2.1 Chronologischer Überblick

#### 2.2.1.1 Archaische Zeit

Poseidon wird seit dem zweiten Viertel des 6. Jh. v. Chr. auf attischen Vasenbildern als reitende Einzelfigur dargestellt, ein Bildmotiv, das uns auch auf korinthischen Pinakes<sup>3/3</sup> begegnet. Auf den beiden ältesten bekannten Gefäßen NA1 und NA2 (Taf. XIV, 1) des Heidelberg Malers (beide 570-560 v. Chr.) befindet sich Poseidon auf dem Rücken eines geflügelten Pferdes, vermutlich des Pegasos, seinem mit Medusa gezeugten Sohn<sup>374</sup>. NA3 (um die Mitte des 6. Jh. v. Chr.) lässt das gleiche Reittier erahnen. In der zweiten Hälfte des 6. Jh. v. Chr. werden die Reittiere des Gottes zu Hippokampen<sup>375</sup>; die Mischwesen aus Pferdevorder- und Fischhinterteil verweisen auf die Zuständigkeitsbereiche des Poseidon als Hippios und besonders als Meeresbeherrscher<sup>376</sup>. Die weite Verbreitung des Bildmotivs in der attisch schwarzfigurigen Vasenmalerei zeigt, dass die Athener des 6. Jh. v. Chr. mit den beiden Aspekten des Gottes bereits wohl vertraut sind. Auf NA4 (530-520 v. Chr. 377) reitet Poseidon nach rechts mit horizontal gehaltenen Dreizack auf einem Hippokampen durch das Meer, das am äußeren Rand der Schale mittels Schiffe und Delphine angedeutet wird (Taf. XIV, 2). Auch auf NA5, NA6 und NA7 (frühes 5. Jh. v. Chr.) spielt die Szene in einer maritimen Atmosphäre, die herumspringende Delphine entstehen lassen, während sich NA8 und NA9 (frühes 5. Jh. v. Chr.) auf die Wiedergabe des hippokampenreitenden Gottes beschränken. NA10 (500-490 v. Chr. 378; Taf. XIV, 3) und NA11 (frühes 5. Jh. v. Chr.) zeigen Poseidon ausnahmsweise auf einem Hippalektryon, einem Mischwesen aus Pferdevorderteil und Hinterteil eines Hahns.

Gegen Ende des 6. Jh. v. Chr. nehmen die sog. Daseinsbilder ihren Anfang, die die Mythenerzählung hinter sich lassen und allein der Erscheinung des Gottes und der Deutung seines Wesens dienen. Sie beabsichtigen, sowohl "die Innerlichkeit des sich selbst genießenden Gottes" als auch "die diesem verinnerlichten Für-sich entsprechende Entrückung

Berlin F539+630 und F452. Vgl. dazu SIMON 1994, 457.

Zu den antiken Schriftquellen des Mythos: YALOURIS 1975, xii.

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup> Heimberg 1968, 67.

Schließlich sind Hippokampen im Meer heimisch und vornehmlich Reittiere von Seegöttern wie beispielsweise des Nereus oder des Poseidon, siehe LAMER 1913, 1748. 1752.

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> So Simon 1994, 463.

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup> So Simon 1994, 463.

in eine eigene, verklärte Sphäre" bildlich zum Ausdruck zu bringen<sup>379</sup>. In den Entwicklungsprozess der Daseinsbilder gehören auch die Darstellungen des Poseidon als dynamisch weit ausschreitende Einzelfigur, die im letzten Drittel des 6. Jh. v. Chr. einsetzen und seinem die Naturkräfte verkörpernden Wesen entsprechen. Die frühesten überlieferten Bilder befinden sich auf NA12 (Taf. XIV, 4), NA13 und NA14 und stammen aus der Zeit um 520 v. Chr. 380. Im Innenbild jeder der Schalen eilt Poseidon großen Schrittes nach rechts und blickt dabei zurück; mit der Rechten greift er den leicht schräg mit der Spitze nach hinten gehaltenen Dreizack, während er mit der erhobenen Linken einen großen Fisch bzw. Delphin umfasst. Auf NA15 (um 500 v. Chr. 381) eilt der bekränzte Poseidon zwar wieder nach rechts, allerdings gehen diesmal sowohl die Spitze seines Dreizacks als auch sein Blick in diese Richtung und sein linker nach vorne gestreckter Arm wird von einem Mantel verhüllt. Auch auf NA16 (490-480 v. Chr. 382) liegt das Gewandstück wie ein Schild über dem linken Arm des sonst nackten und eilig nach rechts schreitenden Gottes. Meiner Meinung nach sind all die Vasenbilder, die Poseidon gegen Ende des 6. Jh. v. Chr. und zu Beginn des 5. Jh. v. Chr. als Meerwesen reitende oder elementar bewegte Einzelfigur zeigen, als eine Stufe in der Entwicklung zu den klassischen Daseinsbildern zu begreifen. Außer Poseidon werden nämlich auch Gottheiten wie Apollon, Athena, Demeter und besonders Dionysos alleine und in ihrem eigenen Machtbereich dargestellt, andere dagegen wie Hephaistos oder Ares überhaupt nicht. Eine mögliche Erklärung für das Phänomen wäre, dass gerade die beiden letzt genannten Götter über Wirkungsgebiete verfügen, die entweder, wie das Handwerk, nicht angesehen oder gar, wie das Kriegswesen, verabscheut werden. Poseidon verkörpert folglich einen Machtbereich, den die Athener als wichtig und darstellungswert empfinden.

Poseidon begegnet uns in archaischer Zeit aber nicht nur als Einzelfigur, sondern ab der Mitte des 6. Jh. v. Chr. auch im Verbund verschiedener Gottheiten. In derartigen nichtnarrativen Götterversammlungen ist weder ein gemeinsames Tun noch das Vorhandensein eines verbindenden Elements sichtbar; die Götter umgeben in den meisten Fällen eine bestimmte Gottheit und sitzen dabei aufgereiht "in bisweilen völliger Beziehungslosigkeit [da], die nur mühsam durch Gesten überbrückt wird"<sup>383</sup>. Auf NA17 (Mitte des 6. Jh. v. Chr.<sup>384</sup>) bildet der thronende Zeus den Mittel- und Bezugspunkt der versammelten Götter. Poseidon hat sich mit seinem Dreizack an dessen linker Seite auf Hera folgend eingefunden,

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> HIMMELMANN 1959, 12. 23. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> So Simon 1994, 461.

<sup>381</sup> So SIMON 1994, 461.

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> So Simon 1994, 462.

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> KNELL 1965, 65.

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup> So Simon 1994, 476.

während sich jenem auf seiner rechten Seite Hermes, Athena und Dionysos nähern. Auch auf NA18 (um 530 v. Chr. 385) ist der sitzende Zeus Mittelpunkt der Versammlung; von rechts schreiten der grüßende Hermes und Poseidon auf ihn zu, während sich in seinem Rücken Hera und ein Jüngling befinden. NA19 (um 540 v. Chr. 386) vermittelt dagegen den Eindruck, als würden Zeus und Hera von Hermes, der sich auffordernd nach ihnen umblickt, zu Poseidon geleitet werden, der ruhig am rechten Bildrand steht. Eindeutig auf Athena ausgerichtet sind die Götterversammlungen auf NA20 und NA21 (gegen Ende des 6. Jh. v. Chr): Auf NA20 (Taf. XIV, 5) wohnen diverse Gottheiten deren Abfahrt mit einem Zweigespann bei: Athena hält bereits die Zügel in den ausgestreckten Händen und ist im Begriff, den Wagen zu besteigen. In ihrem Rücken befinden sich Dionysos mit einer Efeuranke und direkt an ihrer Seite Poseidon mit seinem Dreizack. Vor diesem schreiten neben den Pferden der kitharaspielende Apollon und Artemis, während Hermes mit einer Göttin das Gespann anführt. NA21 zeigt Athena im Kreise verschiedener Götter sitzend. Zu ihrer Linken haben sich Hermes und vermutlich dessen Mutter Maia<sup>387</sup> eingefunden, zur ihrer Rechten Poseidon und Amphitrite. Auf NA22 (gegen Ende des 6. Jh. v. Chr.) scheint Apollon das Zentrum der versammelten Gestalten, nämlich Athena, Poseidon, Dionysos und eine Muse, zu bilden<sup>388</sup>. Einen siebenköpfigen Götterverein ohne Bezugspunkt gibt NA23 (spätes 6. Jh. v. Chr. 389) wieder (Taf. XIV, 6): Am linken Bildrand ist Poseidon abgewandt und etwas verloren platziert; es folgen in jeweils paarweisem Gegenüber Athena und Hermes, die in ein lebhaftes Gespräch vertieft sind, der kitharaspielende Apollon und Artemis und schließlich am rechten Bildrand Zeus und Hera. Knell stellt m. E. richtig fest, dass man "einen inneren Bezug der einzelnen Götterpaare zueinander oder zu einer übergeordneten Macht" hier schwerlich erkennen kann und dass Poseidon nicht aus inhaltlichen Gründen, sondern nur deshalb so isoliert "am Rande sitzt, weil der gleich zu seinen Knien ansetzende Henkel der Schale keinen Raum mehr für eine weitere, die Darstellung abrundende Gestalt freiließ"390. All die Götterversammlungen machen deutlich, dass Poseidon stets gemeinsam mit den wichtigsten und auch sonst sehr häufig dargestellten Gottheiten auftritt. Den Eindruck vermitteln auch einige Vasenbilder der zweiten Hälfte des 6. Jh. v. Chr., die Poseidon nur in Gesellschaft zwei weiterer Götter zeigen (Vgl. NA24-NA26). Ferner fällt auf, dass der Gott niemals selbst den

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> So Shapiro 1989, 136.

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> So Dunant – Kahil 1980, 15.

Das schlägt POTTIER 1928, 36 vor.

Ich folge wegen dem Fehlen einer Abbildung der Beschreibung von BEAZLEY 1956, 427 Nr. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> So Shapiro 1989, 137.

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> KNELL 1965, 60.

Bezugspunkt der versammelten Gottheiten bildet; er wird stets als unauffälliger Teilnehmer ohne fest definierte Positionierung dargestellt.

Aussagekräftiger sind möglicherweise die nicht-narrativen Szenen, die Poseidon mit einer einzelnen Gottheit wiedergeben. An den Anfang möchte ich das interessantes Vasenbild NA27 des Xenokles (540-530 v. Chr.<sup>391</sup>) stellen, das die einzig erhaltene griechische Darstellung der drei Kroniden trägt (Taf. XV, 1)<sup>392</sup>. Poseidon besitzt auf dem Bild einen besonderen Status: Einerseits wird die ganze Szene von zwei antithetischen Flügelpferden eingerahmt und damit in dessen Bereich versetzt, andererseits nimmt der nach links gewandte Gott mit seinem Dreizack die Mitte ein. Zeus steht mit Blitzbündel hinter Poseidon, während Hades gestikulierend auf jenen zuschreitet und dabei nach hinten blickt. Eine geläufige Deutung der Szene ist, dass "hier die Herrschaftsbereiche der obersten Götter abgegrenzt werden und daß Hades in sein unterirdisches Reich" zurückblickt<sup>393</sup>. Schefold macht aber zu Recht auf die Möglichkeit aufmerksam, dass der Unterweltgott zur anderen Schalenseite blickt und von dem dortigen Geschehen berichtet<sup>394</sup>; hier sind allerdings die Benennung der einzelnen Figuren und dadurch die gesamte Interpretation der Szene sehr umstritten<sup>395</sup>.

Im letzten Viertel des 6. Jh. v. Chr. begegnen uns verschiedene Vasenbilder, die alle dem Amasismaler zugeschrieben werden und Poseidon in ungewöhnlichen Konstellationen zeigen. Auf AT1 und AT2 (Vgl. Taf. IV, 1. 2) stehen sich Athena und der Gott wie in einem Gespräch gegenüber (Vgl. Kap. 2.1.2.3). Die Amphora NA28 zeigt Poseidon mit den Dioskuren, die nicht zuletzt als Reiter *par excellence* auf das Interesse des Gottes an Pferden und Reitkunst anspielen (Taf. XV, 2)<sup>396</sup>. Die ungewöhnliche Szene erweckt laut Shapiro den Eindruck, als ob Poseidon, der sich hinter den nach links schreitenden und bewaffneten Jünglingen Kastor und Polydeukes befindet, die beiden dem Zeus vorstellt<sup>397</sup>. NA29 zeigt im Bildzentrum eine bewaffnete männliche Gestalt, die einen Hund an der Leine führt und auf Athena<sup>398</sup> am rechten Bildrand zugeht, sich aber noch zu Poseidon am linken Bildrand mit

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> So Simon 1994, 475.

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> SIMON 1994, 475.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> So bei SCHEFOLD 1993, 222.

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> SCHEFOLD 1993, 222.

SMITH 1926, 5 sieht auf der Gefäßseite die Gottheiten Demeter, Hermes, Persephone und Pluto bzw. Dionysos versammelt, während dagegen SCHEFOLD 1993, 222 die Auffassung vertritt, dass sich Dionysos und Semele gegenüberstehen und Hermes Ariadne oder Erigone zu dem göttlichen Paar geleitet. HAMDORF 1986, 83 erkennt in dem Paar wiederum Dionysos und Ariadne und in der ganzen Szene vielleicht die Aufnahme der Ariadne unter die Götter.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> Shapiro 1989, 110f.

SHAPIRO 1989, 111. BEAZLEY 1971, 65 hat die Figuren auch so benannt. Siehe darüber hinaus auch die Diskussion des Vasenbildes bei BOTHMER 1985, 99-101.

Sowohl Beazley 1971, 62 Nr. 4 als auch Bothmer 1985, 97 erwägen die Möglichkeit, in der weiblichen Gestalt am rechten Bildrand Aphrodite zu sehen, was ich aufgrund des Speeres in ihrer Hand für unwahrscheinlich halte.

einer eindringlichen Geste umdreht. Die Identität der Figur ist umstritten<sup>399</sup>; handelt es sich um Ares<sup>400</sup>, würde es sich um eine einmalige Darstellung handeln, die Poseidon und den Kriegsgott in eine nähere Beziehung zueinander setzt. All die Bilder scheinen die Aussage von Shapiro zu bestätigen, dass der Amasismaler uns ungewöhnliche Seiten des Gottes Poseidon zeigt, der ohne dessen Werke eine sekundäre und weitaus weniger interessante Figur in der attisch schwarzfigurigen Vasenmalerei sein würde<sup>401</sup>.

Aber auch NA30 (um 520 v. Chr. 402) trägt eine auffallende Szene: Poseidon und Aphrodite, die beide per Beischrift namentlich gesichert sind, stehen auf einem sich wendenden wild bewegten Viergespann. Das Nebeneinander von Aphrodite und Poseidon ist auf unteritalischen oder auch auf attischen Vasen des 4. Jh. v. Chr. geläufig<sup>403</sup>, im späten 6. Jh. v. Chr. jedoch wäre eine solche bildliche Verbindung singulär<sup>404</sup>. Ein wahrhaft einmaliges Bild befindet sich auf NA31 (510-500 v. Chr. 405; Taf. XV, 3): Die eine Gefäßseite zeigt, wie Poseidon im Damensitz auf einem nach rechts schreitenden Stier reitet; er hält in der einen Hand einen Fisch, in der anderen einen großen Efeuzweig. Gewissermaßen das Pendant dazu bildet Dionysos auf der Gegenseite, der ebenfalls auf einem Stier nach rechts reitet, allerdings dabei den Kopf zurückwendet und aus seinem Kantharos einen Weinstrahl gießt. Weder für Poseidon noch für Dionysos ist das Reiten eines Stieres bisher ein zweites Mal bezeugt; die beiden Gottheiten scheinen auf dem Vasenbild an einer gemeinsamen Sphäre teilzuhaben bzw. gemeinsame ihnen eigene Wesenszüge zu offenbaren<sup>406</sup>. Man denke sowohl an das Epitheton φυτάλμιος, das Poseidon und Dionysos tragen können, als auch an das Fest der προτρύγαια, das den Gottheiten gewidmet ist<sup>407</sup>, beides Aspekte, die mit Fruchtbarkeit und Vegetation zu tun haben. Weniger eng verbunden sind Poseidon und Hermes: NA32 (spätschwarzfigurig<sup>408</sup>) zeigt die beiden in einem scharfen Wortgefecht von unbekanntem Anlass: Poseidon hat sich bereits nach rechts zum Gehen gewandt, dreht sich aber noch einmal zu dem Götterboten um und streckt dabei energisch den rechten Arm mit nach oben

POTTIER 1925, 11 schlägt eine Benennung als Pandareos mit dem Goldenen Hund von Kreta bzw. als Herakles mit dem Kerberos vor.

Das ist beispielsweise die Meinung von BOTHMER 1985, 97.

<sup>401</sup> SHAPIRO 1989, 111.

<sup>402</sup> So SIMON 1994, 477.

Schließlich ist laut HEIMBERG 1968, 32f. die Welt der Aphrodite "eines der zentralen Themen, die die Kunst des 4. Jahrhunderts prägen und im umfassendsten Sinne beherrschen".

HEIMBERG 1968, 33.

Trotz der Beischrift ist die Benennung der weiblichen Gestalt umstritten. Während HEIMBERG 1968, 33 sie für Amphitrite hält, plädieren SHAPIRO 1989, 109 Anm. 75 und SIMON 1994, 477 für Aphrodite.

<sup>405</sup> So SIMON 1994, 463.

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> HEIMBERG 1968, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>407</sup> WÜST 1954, 509.

So Heimberg 1968, 31.

gedrehter Handfläche aus; Hermes scheint etwas erstaunt zurückzuweichen, hebt allerdings entschlossen die linke Hand, um seinem Wort Nachdruck zu verleihen.

#### 2.2.1.2 Klassische Zeit

Um 500 v. Chr. mit dem Übergang zur Klassik kommt das Phänomen der spendenden Götter in der attischen Vasenmalerei auf. Derartige Szenen sind nicht als einmalige mythische Episoden zu begreifen, sondern vielmehr als zeitlose Daseinsbilder, in denen etwas über das Wesen des Gottes ausgesagt wird. Die spendende Gottheit selbst ist Hauptperson des Bildes, die das ihr jeweils zukommende und gemäße Opfer darbringt. Der Vorgang des Spendens ist heiliges göttliches Tun, durch das die Götter ihre eigene Heiligkeit bekunden<sup>409</sup>.

Auch Poseidon wird auf attischen Vasenbildern der ersten zwei Drittel des 5. Jh. v. Chr. als stehende oder sitzende Gottheit wiedergegeben, die in Gesellschaft einer weiteren Figur eine Opferhandlung begeht. Den Anfang macht NK1 (um 480 v. Chr. 410; Taf. XV, 4): Auf der einen Gefäßseite steht der Gott im Profil nach rechts mit einer Phiale in der Hand, auf der anderen eine ihm zugewandte, in einen langen Mantel gehüllte Gestalt, die dem Gott aus einem heute nicht mehr erkennbaren Behälter, vermutlich einer Oinochoe, die Spende eingießt. Sowohl NK2 und NK3 (beide 470-460 v. Chr. 411) bringen Poseidon bei der Spende mit Nike in Zusammenhang: Auf NK2 (Taf. XV, 5) ist der sitzende Gott bereit, die Spende mit seiner Phiale aus der Oinochoe der von rechts herantretenden Nike zu empfangen, auf NK3 (Taf. XVI, 1) dagegen schreitet Nike mit Opferschale und Kanne auf den rechts stehenden Poseidon zu. NK4 (um 460 v. Chr. 412) zeigt den sitzenden eine Phiale haltenden Gott im Kreise dreier Frauen; diejenige, die ihm direkt gegenübersteht, trägt Opferschale und Oinochoe. Auf NK5 hat sich Poseidon von seinem Stuhl erhoben und steht nun mit Phiale einer Frau gegenüber, die ihn aus einer Oinochoe die Spendeflüssigkeit einschenkt. Ganz alleine scheint der Gott die Spendehandlung auf NK6 (um die Mitte des 5. Jh. v. Chr. 413) zu begehen (Taf. XVI, 2): Mit einem Blattkranz im Haar sitzt er auf einem Klismos nach rechts und blickt dabei auf die Phiale in seiner Hand; der drapierte Jüngling auf der anderen Gefäßseite, der einen nicht näher identifizierbaren Gegenstand in der Rechten hält, ist wohl nicht auf die Spendeszene zu beziehen. Nach der Mitte des 5. Jh. v. Chr. werden NK7, NK8 und NK9 geschaffen, auf denen entweder Poseidon oder die ihm gegenüberstehende weibliche bzw. männliche Gestalt eine Opferschale für die Spende bereit hält.

HIMMELMANN 1959, 24. 29. 31 und 1996, 57.

so Simon 1994, 462.

So MORRIS 1992, Abb. 53 und SIMON 1994, 475.

<sup>412</sup> So Arias 1963, 5.

So SIMON 1994, 462.

Poseidon erscheint im 5. Jh. v. Chr. allerdings auch auf vereinzelten attischen Darstellungen ohne Opferkontext wie beispielsweise auf NK10 (480-470 v. Chr. 414) als Reiter eines Hippokampen, auf NK11 (470-460 v. Chr. 415) als ruhig auf einem Hocker sitzende Gestalt, hinter der sich ein Altar befindet, auf NK12 (um 460 v. Chr.) als bewegte Einzelfigur oder auf NK13 (Mitte des 5. Jh. v. Chr.) auf einem Wagen, der von geflügelten Pferden gezogen wird. Die wenigen Nicht-Spendebilder machen deutlich, dass Poseidon in klassischer Zeit weniger seine Zuständigkeitsbereiche als vielmehr seine eigene Göttlichkeit präsentiert. Die zahlreichen Verfolgungsbilder nicht benennbarer Frauen 416 durch den Gott, die vor allem in der ersten Hälfte des 5. Jh. v. Chr. auftauchen und stets nach dem weit verbreiteten und auf viele Gottheiten angewandten Verfolgungstypus gestaltet sind, möchte ich an dieser Stelle aussparen, da sie m. E. keine spezielle Aussage über Poseidon zulassen; die Verfolgungen der Aithra und Amymone werden gesondert behandelt (Vgl. Kap. 2.3.2).

Wie bereits in archaischer Zeit trifft man den Gott auch im 5. Jh. v. Chr. in nichtnarrativen Götterversammlungen an. In die Kategorie fällt NK14 (um 480 v. Chr. 417), der die Abfahrt des Zeus vom Olymp im Kreise von sechs Göttern zeigt (Taf. XVI, 3). Das Zentrum bildet ein Viergespann, das der oberste Gott gerade besteigt und neben dem Athena steht; hinter ihm eilt Nike mit einem Thymiaterion herbei, in deren Rücken sich wiederum Dionysos und zwei nicht näher bestimmbare Gottheiten befinden. Vor dem Wagen haben sich Hermes, Apollon und Poseidon mit Fisch und Dreizack versammelt. In vielen Göttervereinen der Zeit begegnet uns nun auch das Bildmotiv der Spende, gewissermaßen das verbindende Element, "das die Götter in neuer Weise sich sinnträchtig versammeln läßt und ihr gemeinsames Erscheinen wieder bedeutsam erfüllt"418. Im Vollzug der heiligen Spendehandlung verdeutlicht sich die olympisch-göttliche Seinssphäre<sup>419</sup>. An erster Stelle sei H11 (Taf. X, 2) genannt: Alle anwesenden Gottheiten sind auf die in der Mitte sich vollziehende Spendehandlung ausgerichtet. Dort haben sich Poseidon und Amphitrite direkt gegenüber von Zeus und Hera niedergelassen; beide Götterpaare strecken ihre Phialen aus, um sie der zwischen ihnen stehenden Hebe zum Eingießen zu reichen. Einen ebenso prominenten und ehrenvollen Platz nimmt Poseidon auf NK15 ein (Taf. XVI, 4): Er sitzt am rechten Bildrand mit Dreizack und Delphin in der erhobenen Hand auf einem Klappstuhl Zeus und Hera

so Vos 1978, 70.

<sup>415</sup> So SIMON 1994, 462.

Mir sind nur zwei attische Vasenbilder mit einer eindeutigen Knabenverfolgung durch Poseidon begegnet: Krakau, Czartoryski Museum 1451: ARV 646.6; Beazley Archiv Nr. 13974 - Wien, Kunsthistorisches Museum 3737: ARV<sup>2</sup> 275.61; Beazley Archiv Nr. 202658.

So Lullies 1971, 46.

<sup>418</sup> KNELL 1965, 65.

<sup>419</sup> KNELL 1965, 67.

gegenüber, die sich auf einem reich verzierten Thron niedergelassen haben. Zwischen den beiden Kroniden, deren Rangfolge anhand ihrer Sitzgelegenheiten klar definiert ist, hat sich Athena eingefunden, die zwar dem höchsten Götterpaar zugewandt da steht, sich aber zu Poseidon und Hermes umblickt, der hinter dem Meeresgott steht und grüßend die Rechte hebt, und diese auf das Geschehen am linken Bildrand aufmerksam zu machen scheint. Vor Zeus und Hera befindet sich nämlich Iris oder Nike<sup>420</sup> mit Oinochoe und Phiale, bereit, die Spendehandlung zu begehen. NK16 (Anfang des 5. Jh. v. Chr.) ziert eine eindrucksvolle Versammlung sitzender und spendender Götter, zu denen neben Zeus, Dionysos, Apollon, Ares, Aphrodite, Artemis und Amphitrite auch Poseidon zählt. Er hat sich auf einem einfachen Block mit dem Dreizack niedergelassen und hält wie auch alle anderen Gottheiten seine Phiale einer stehenden Gestalt hin. Die auf NK17 (um 490 v. Chr. 421) dargestellte Spendehandlung wird durch zwei weibliche Figuren, von Kunisch als Nymphen gedeutet, am rechten Bildrand auf einem Altar vollzogen und spielt sich allem Anschein nach in einem narrativen Kontext ab: Zeus bringt den Dionysosknaben in seinen Armen zu den Nymphen des Berges Nysa<sup>422</sup>. Im Rücken des Göttervaters schreiten Poseidon und Athena einher, während Hermes jenem vorausgeht; hinter dem Altar befinden sich noch zwei weibliche Gestalten, eine mit Delphin und Szepter, vermutlich Amphitrite, die andere mit einem Feigenbaumzweig. Nur noch einen Ausschnitt einer Götterversammlung zeigt NK18 (480 v. Chr. 423): In der Bildmitte steht der nackte Ganymed nach links gewandt mit einer Oinochoe in der ausgestreckten Rechten; ihm gegenüber sitzen am linken Bildrand Zeus und Hera mit Phialen in den Händen, während sich dagegen in seinem Rücken Poseidon und Amphitrite niedergelassen haben. Um den ganzen Gefäßkörper von NK19 (460-450 v. Chr. 424) zieht sich eine bemerkenswerte Ansammlung olympischer Gottheiten, die sich um das einander gegenübersitzende höchste Götterpaar konzentriert (Taf. XVII, 1). Zwischen den beiden befinden sich die kannentragende Nike, die sich Zeus und dessen Opferschale am linken Bildrand zuwendet, und Apollon mit seiner Kithara, der nach rechts zu Hera blickt. Hinter dieser folgen Hermes, Poseidon mit Dreizack und Delphin, Athena mit abgenommenem Helm, Hades mit Füllhorn und schließlich eine weibliche Gottheit, wahrscheinlich Persephone<sup>425</sup>. Das Ende der Reihe bildet NK20 (um 440 v. Chr.<sup>426</sup>): Es zeigt eine

Zwischen den beiden Benennungen schwankt LULLIES 1956, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> So SCHEFOLD – JUNG 1988, 143.

so Kunisch 1997, 207 Nr. 437.

<sup>423</sup> So Kossatz 1988, 685.

So Siebert 1990, 348.

Das ist der Vorschlag von POTTIER 1925, 6.

So Kaempf 1981, 728.

Gelageszene verschiedener Gottheiten mit ihren Partnerinnen, wobei wiederum auffällt, dass Poseidon und Amphitrite direkt gegenüber Zeus und Hera platziert sind.

Wenden wir uns den nicht-narrativen Bildern zu, die Poseidon mit einer einzelnen Gottheit zeigen. Nach den Siegen über die Perser, die bekanntlich zum Teil auf dem Meer errungen wurden, empfangen Zeus und der Gott besondere Ehren<sup>427</sup>. In den Kontext gehören diverse frühklassische Vasenbilder, die beide Gottheiten gemeinsam mit der ministrierenden Nike bei der Darbringung eines Trankopfers wiedergeben. Das mit Namensbeischriften versehene Fragment NK21 (480-470 v. Chr. 428, Taf. XVII, 2) zeigt Zeus am linken Bildrand sitzend mit Szepter und Phiale in den Händen; vor ihm und ihm zugewandt steht Nike, die ihm aus einer Oinochoe die Spende einschenkt und durch das Kerykeion als Siegesbotin charakterisiert ist. Am rechten Bildrand sind noch die Arme des Poseidon mit Dreizack und Opferschale erkennbar; ob er sitzt oder steht, ist m. E. nicht mehr sicher zu erschließen. Auf NK22 (480-470 v. Chr. 429) sitzen sich die beiden Kroniden auf Klappstühlen gegenüber; zwischen ihnen befindet sich wiederum Nike, um ihnen die Spendeflüssigkeit einzugießen. Ob es sich bei der jugendlichen bartlosen Gestalt<sup>430</sup> mit dem Szepter am linken Bildrand von NK23 um Zeus<sup>431</sup> und damit um ein Bild für den Kontext handelt oder ob es einfach Poseidon mit Nike bei einer Spendehandlung in Gesellschaft zweier Gottheiten zeigt, ist unklar. Ebenso uneindeutig ist die Szene auf NK24 (um 450 v. Chr. 432; Taf. XVII, 3): Poseidon mit Dreizack und Fisch und Zeus mit Szepter und Schale sitzen Rücken an Rücken auf einem Felsen und wenden dabei die Köpfe, um einander anzublicken. Rechts vor Zeus befinden sich Nike mit Oinochoe und ein zur Mitte blickender Jüngling<sup>433</sup>. Der Hinweis von Heimberg, dass die Interpretation der Szene aufgrund des Fehlens der gesamten linken Seite fraglich bleiben muss, ist berechtigt; ihren Vorschlag, in dem Bild "ein fröhliches Göttergelage [zu sehen], bei dem Zeus seinem Bruder zutrinken will"<sup>434</sup>, halte ich allerdings für verfehlt und möchte eher in Analogie zu den oben erwähnten Bildern an die Darbringung eines Trankopfers denken.

Auch Poseidon und Dionysos begegnen sich bei einer Spendehandlung auf NK25 (Mitte des 5. Jh. v. Chr.): Die im Zentrum stehende und Oinochoe und Phiale mit sich führende Flügelgestalt wendet sich dem von links heraneilenden Meeresgott zu, der ihr eine Opferschale entgegenstreckt. Vom rechten Bildrand aus beobachtet Dionysos mit einem

<sup>427</sup> SIMON 1994, 475.

<sup>428</sup> So SIMON 1994, 475.

<sup>429</sup> So SIMON 1994, 475.

POTTIER 1926, 19 sieht in der Gestalt eine Frau.

Der Meinung ist beispielsweise BEAZLEY 1963, 573 Nr. 12.

<sup>432</sup> So ROBINSON 1956, 19.

Die Gestalt wird sowohl als Dionysos als auch als Apollon bezeichnet, siehe HEIMBERG 1968, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>434</sup> HEIMBERG 1968, 22.

Kantharos in der gesenkten Hand zwar noch das Geschehen, ist aber bereits im Begriff, sich abzuwenden – die feierliche Atmosphäre, die derartigen Spendebildern sonst anhaftet, ist gebrochen. Inwiefern man die Beobachtung als eine Aussage über das Verhältnis der beiden Gottheiten zueinander werten darf, vermag ich nicht zu urteilen; Heimberg<sup>435</sup> sieht in dem Bild ein Indiz für den Zwiespalt zwischen Dionysos und Poseidon, eine m. E. zu einfache Schlussfolgerung. Hermes und Poseidon sind gemeinsam auf NK26 (aus dem Jahrzehnt nach der Mitte des 5. Jh. v. Chr. <sup>436</sup>) dargestellt (Taf. XVII, 4): Die beiden Gottheiten stehen sich ganz ruhig ohne jede Gestik mit ihren jeweiligen Attributen in den Händen gegenüber, ohne in einen wirklichen Kontakt miteinander zu treten. Es existieren ferner nicht-narrative Szenen des Poseidon mit seiner Partnerin Amphitrite (Vgl. Kap. 2.3.1.5), die sich vor allem auf das erste Drittel des 5. Jh. v. Chr. konzentrieren, sowie mit seinem Sohn Theseus (Vgl. Kap. 2.1.8.4), die vornehmlich im Zeitraum zwischen 480 und 460 v. Chr. entstehen.

## 2.2.2 Auswertung und quantitative Verteilung

In archaischer Zeit wird Poseidon auf nicht-narrativen Vasenbildern auf der einen Seite als Einzelfigur dargestellt. Er erscheint als Reiter eines Hippokampen (NA4-NA9), ein Bildschema, das zwei wichtige Aspekte des Gottes, nämlich den Meeresbeherrscher und den Hippios, miteinander vereint, oder als dynamisch weit ausschreitende Gestalt (NA12-NA16), ein Bewegungsmotiv, das dessen stürmisches, elementare Naturkräfte wie das Meer oder Erdbeben verkörperndes Wesen unterstreicht. Derartige Einzeldarstellungen, die vermehrt im Zeitraum zwischen 530 und 490 v. Chr. auftreten, sind in den kontinuierlichen Entwicklungsprozess von Daseinsbildern an der Wende zur Klassik einzuordnen. Auf der anderen Seite begegnet uns Poseidon vor allem gegen Ende des 6. Jh. v. Chr. in Götterversammlungen, denen er als häufiger, aber unauffälliger Teilnehmer und ohne jemals Bezugs- oder Mittelpunkt der Ansammlung zu sein beiwohnt (NA17-NA26). Schließlich wird Poseidon besonders im letzten Viertel des 6. Jh. v. Chr. mit einzelnen mythischen Figuren in Verbindung gebracht, mit denen er entweder wie im Falle des Ares oder Hermes ohne ersichtlichen Grund zusammentrifft oder die konkrete Anspielungen auf eine enge kultische oder andersartig gestaltete Nähe beinhalten (NA27-NA31). Zusammenfassend betrachtet kulminieren in der archaischen Epoche die nicht-narrativen Szenen des Poseidon im letzten

<sup>&</sup>lt;sup>435</sup> HEIMBERG 1968, 27f.

<sup>436</sup> So HEIMBERG 1968, 31.

Viertel des 6. Jh. v. Chr. und erfahren ihren definitiven Höhepunkt am Ende des 6. Jh. v. Chr. am Übergang zur Klassik und zum Daseinsbild.

In die nicht-narrativen Szenen der klassischen Zeit hält das Motiv der spendenden Götter Einzug. In den ersten beiden Dritteln des 5. Jh. v. Chr. wird auch Poseidon im Spendekontext dargestellt (NK 1-9). Interessant ist, dass er zwischen 470 und 460 v. Chr. gemeinsam mit Nike ein Trankopfer darbringt; derartige Szenen scheinen seine tatkräftige Unterstützung der Griechen bei den kurz zuvor erfolgreich beendeten Perserkriegen zu ehren (NK2; NK3). Nur vereinzelt zwischen 480 und 450 v. Chr. geben die Athener Poseidon als reitende, wagenfahrende oder heftig bewegte Einzelfigur wieder (NK10-NK13); folglich repräsentiert der Gott in klassischer Zeit nicht so sehr wie in der Archaik seine Zuständigkeitsbereiche, sondern vielmehr seine eigene Göttlichkeit. In den nicht-narrativen Götterversammlungen, vor allem der frühklassischen Zeit, überwiegt der Spendekontext (NK15- NK20). Poseidon nimmt unter den gegenwärtigen Göttern meist einen sehr hervorgehobenen Platz in unmittelbarer Nähe zu Zeus ein, eine Positionierung, die auf seinen besonderen Status als altehrwürdige Gottheit und Bruder des höchsten Gottes zurückgeht. Das Spendemotiv dominiert auch die Szenen, die Poseidon mit einer anderen mythischen Figur in Beziehung setzen. Gemeinsam mit Nike bringen Zeus und Poseidon zwischen 470 und 460 v. Chr. ein Trankopfer dar (NK21-NK24), Bilder, die sicherlich auch mit den besonderen Ehren in Verbindung zu bringen sind, die den beiden Gottheiten nach den Perserkriegen zuteil werden. Seine Partnerin Amphitrite trifft der Gott im ersten Drittel des 5. Jh. v. Chr. nicht nur bei der Spendehandlung, sondern auch im Gespräch. Es ist sicherlich kein Zufall, dass in der kurzen Zeitspanne zwischen 480 und 460 v. Chr. die nicht-narrativen Begegnungen zwischen Poseidon und seinem Sohn Theseus ihren quantitativen Höhepunkt erleben; allem Anschein nach ist das verwandtschaftliche Verhältnis nach den Perserkriegen ganz besonders in das Interesse der Athener gerückt. Zusammenfassend betrachtet ist der Großteil der nichtnarrativen Darstellungen des Poseidon in klassischer Zeit in die ersten zwei Drittel des 5. Jh. v. Chr. einzuordnen; eine gewisse Konzentration erfahren sie zwischen 480/470 und 450 v. Chr. kurz nach den Perserkriegen.

### 2.2.3 Zusammenfassung

Poseidon wird durch die nicht-narrativen Bilder archaischer und klassischer Zeit nicht nur als Herrscher über die Pferde, das Meer und die elementaren Naturkräfte charakterisiert,

sondern auch als ein in seine eigene Sphäre entrückter, aber ebenso mit mythischen Gestalten in Verbindung stehender Gott. Das athenische Interesse an derartigen Darstellungen ist bezüglich Poseidon zwischen dem späten 6. Jh. und dem frühen 5. Jh. v. Chr. und besonders in der Zeit nach den Perserkriegen sehr groß; vor allem dessen Vater-Sohn-Verhältnis zu dem athenischen Hauptheros Theseus gerät in den Blickwinkel der attischen Künstler. In der Zeit des enormen Ausbaus der Flotte, der Gründung des delisch-attischen Seebundes und der Erinnerung an die auch zu See erfolgreich geführten Kämpfe gegen die Perser misst die athenische Bevölkerung einem wichtigen Zuständigkeitsbereich des Poseidon, dem Meer, und dadurch auch dem Gott selbst größte Wertschätzung und Aufmerksamkeit bei.

#### 2.3 DARSTELLUNGEN MIT AUSGEWÄHLTEN MYTHISCHEN FIGUREN

## 2.3.1 Amphitrite

### 2.3.1.1 Vorbemerkungen

Amphitrite wird zum ersten Mal von Homer in der Odyssee erwähnt. Dieser kennt sie allerdings noch nicht als ausgeprägte mythologische Gestalt, sondern schildert sie wie eine Personifikation des Meeres selbst<sup>437</sup>; von irgendeiner Beziehung zu Poseidon ist nicht die Rede. Bei Hesiod wird Amphitrite als Tochter des Nereus und der Doris<sup>438</sup> in die Göttergenealogie eingereiht und als Gattin des Poseidon und Mutter des Triton bezeichnet<sup>439</sup>. Das Wort po-si-da-e-ja, das auf Tontäfelchen aus Pylos mit Linear-B-Schrift auftaucht und die weibliche Form des Namens Poseidon darstellt, ist sicherlich ein Hinweis auf die Partnerin des Gottes zu der Zeit<sup>440</sup>. Ob man jene aber mit Amphitrite gleichsetzen<sup>441</sup> und dadurch mit dem maritimen Bereich verbinden darf<sup>442</sup>, stelle ich sehr in Frage; schließlich weiß man nichts Näheres über die genaue Bestimmung des Poseidon oder gar der Amphitrite in mykenischer Zeit. In jedem Fall wird Amphitrite seit Hesiod als Frau des Poseidon

Hom. Od. 3, 91. 12, 60. 5, 422. 12, 97.

KAEMPF 1981, 724 zufolge wird sie nur selten als Tochter des Okeanos und der Tethys bezeichnet.

Hes. Theog. 243. 930-933.

Vgl. SIMON 1980, 67; KAEMPF 1981, 724.

So schlägt es KAEMPF 1981, 724 vor.

SIMON 1980, 67 legt dar, dass Amphitrite als Poseidonia auf Naxos verehrt wird, "wo sie Poseidon beim Tanz der Nereiden gesehen und geraubt haben soll", und schließt daraus, dass "die nahe Verbindung des Poseidon mit dem Meer nicht erst hormerisch, sondern bereits in mykenischer Zeit bezeugt" ist.

angesehen, die zwar nicht zu den olympischen Dodekatheoi gehört, aber den anderen göttlichen Gemahlinnen als ebenbürtig gilt<sup>443</sup>. Durch ihre eng mit dem Meer verbundene Abstammung und Wirkzone weist sie sich in sehr charakteristischer Art und Weise als Partnerin des Meeresbeherrschers aus.

### 2.3.1.2 Beginn der gemeinsamen Darstellungen

Die ältesten Darstellungen des Götterpaares findet man auf korinthischen Pinakes aus dem Poseidonheiligtum bei Penteskouphia, die in der Zeit zwischen 630 und 530 v. Chr. entstanden sind<sup>444</sup>. Poseidon und Amphitrite erscheinen auf jenen stets in enger Zusammengehörigkeit, entweder in hieratischer Gegenüberstellung oder bei einer feierlichen Wagenfahrt<sup>445</sup>. In der attischen Bildkunst treten die beiden Gottheiten erstmals Seite an Seite bei den Wagenprozessionen der Götter auf 446 (Vgl. Kap. 2.1.1), die ab dem frühen 6. Jh. v. Chr. 447 anlässlich der Hochzeit des Peleus und der Thetis auf attischen Vasen dargestellt werden (Vgl. P1-P3 und Taf. I, 1. 2). Wie auch auf den Pinakes aus Penteskouphia stehen Poseidon und seine Frau nebeneinander auf dem Wagenkorb: Der Gott hält die Zügel in der Hand, während Amphitrite an ihrem Schleier bzw. Mantel zieht und sich mit der Geste eindeutig als dessen Gefährtin charakterisiert. Im Unterschied zu den korinthischen Tontäfelchen erscheinen Poseidon und seine Gattin nicht alleine bei der Wagenfahrt, sondern im Verbund mit anderen Göttern bei einer speziellen mythischen Begebenheit. Heimberg zieht daraus den interessanten Schluss, dass "in Korinth die Wagenfahrt als ein Attribut der göttlichen Epiphanie verstanden werden kann, [...] [während sie] bei den attischen Malern die Hierarchie des göttlichen Adels zum Ausdruck" bringt<sup>448</sup>. In jedem Fall betont die prominente Platzierung des Poseidon und der Amphitrite direkt hinter dem Gespann des Zeus und der Hera bereits auf den frühen attischen Gefäßen die hervorgehobene und würdige Stellung des Paares unter den olympischen Gottheiten.

## 2.3.1.3 Erste Begegnung auf Naxos

Einige attisch schwarzfigurige Vasenbilder aus der zweiten Hälfte des 6. Jh. v. Chr. zeigen die Begegnung von Poseidon und Amphitrite in Anwesenheit des Dionysos. Das früheste

SIMON 1994, 471; KAEMPF 1981, 724.

KAEMPF 1981, 731. Zu den Pinakes: HEIMBERG 1968, 35-36; GEAGAN 1970; SIMON 1994, 456-458.

HEIMBERG 1968, 35.

HEIMBERG 1968, 36; KAEMPF 1981, 732.

Laut BAKIR 1981, 59 datiert das als früheste Darstellung geltende Gefäß des Sophilos um 580 v. Chr.

<sup>&</sup>lt;sup>448</sup> HEIMBERG 1968, 36.

Gefäß mit einer derartigen Szene ist AM1 (um 550 v. Chr. 449; Taf. XVIII, 1): Am rechten Bildrand tritt Poseidon heran, bekränzt und mit einer schön frisierten Haar- und Barttracht, um Amphitrite mit der Linken zu grüßen, die vor ihm steht. Sie hat ihren Mantel mit der linken Hand über den Kopf gezogen und entschleiert sich nun wie eine Braut vor dem Gott. Hinter Amphitrite befindet sich Dionysos, reich bekleidet und mit Laub bekränzt, mit einem großen Kantharos und langen Rebzweigen in den Händen.

Bei dem Versuch, eine Erklärung für die Götterkonstellation zu finden, wird man auf eine relativ späte literarische Quelle<sup>450</sup> aufmerksam, der zufolge Poseidon die Nereide Amphitrite beim Reigentanz mit ihren Schwestern auf der Insel Naxos sieht und raubt<sup>451</sup>. Wenn die Erzählung bereits in archaischer Zeit bekannt ist, könnte die ganze Szene eine bildliche Wiedergabe der ersten Begegnung sein und Dionysos einen Hinweis auf den Ort des Geschehens darstellen; schließlich ist Naxos nach einem Streit mit Poseidon in dessen Besitz übergegangen<sup>452</sup> und auch Ariadne, seine zukünftige Frau, entdeckt Dionysos auf der Insel<sup>453</sup>. Genau diese erscheint mit Poseidon und seiner Gattin auf AM2 (520-510 v. Chr. 454): Im Zentrum des Bildes befindet sich die imposante Gestalt des Poseidon; an seinen rechten Arm ist der Dreizack gelehnt und in seiner linken erhobenen Hand hält er einen großen Fisch. Obwohl sein ganzer Körper nach rechts ausgerichtet ist, wendet er seinen Blick der Frau am linken Bildrand zu. Diese ist ihm zugewandt und hält einen schwer erkennbaren Gegenstand mit der rechten Hand hoch. Zwischen den beiden Figuren ist der Kopf eines Panthers erkennbar, der einen Hinweis auf die Identifizierung der weiblichen Gestalt in Richtung dionysischer Bereich und damit in Richtung Ariadne gibt. Am rechten Bildrand befindet sich eine weitere Frau, höchstwahrscheinlich Amphitrite, die erwartungsvoll zu Poseidon blickt und sich dabei durch das typische Halten des Gewandes als Braut charakterisiert. Meiner Meinung nach könnte das Vasenbild die stimmungsvolle Begegnung von Amphitrite und Poseidon auf Naxos wiedergeben, das in Gestalt der Ariadne und des Panthers angedeutet wird<sup>455</sup>. Eine etwas abgewandelte, aber dennoch in dem Kontext zu verstehende Szene befindet sich auf AM3 (520-510 v. Chr. 456; Taf. XVIII, 2): Die Mitte des Bildes dominiert das

So Kaempf 1981, 728.

Eustat. Schol. Hom. Od. 3, 91.

Bei Erat. 31 und Hyg. astr. 2, 17 ist eine andere Version der ersten Begegnung überliefert: Amphitrite hat sich vor Poseidon in die Tiefe des Meeres zu Atlas geflüchtet, wo sie aber en Delphin findet und zu jenem zurückbringt; als Dank dafür wird das Tier unter die Sterne versetzt. Die Variante hat nur auf einem einzigen Gefäß in St. Petersburg (State Hermitage Museum St2164: LIMC I Amphitrite 33 mit Abb.) aus dem 4. Jh. v. Chr. (so KAEMPF 1981, 727) Niederschlag gefunden.

<sup>&</sup>lt;sup>452</sup> Plut. mor. 741A.

<sup>453</sup> BERNHARD 1986, 1051.

So KAEMPF 1981, 728.

HEIMBERG 1968, 37 Anm. 16 hält die beiden weiblichen Gestalten für nicht mit Sicherheit benennbar.

<sup>456</sup> So KAEMPF 1981, 728.

prächtige Gespann zweier Flügelpferde, das von Poseidon gelenkt wird. Er hält die Zügel in beiden Händen, rechts dazu noch den Dreizack, und scheint das Gefährt gerade anzuhalten; einen Fuß hat er nämlich bereits auf den Boden gesetzt. Vor ihm steht eine nicht näher charakterisierte weibliche Gestalt, die ihn mit der erhobenen Rechten grüßt und in der anderen Hand Zweige hält. Ihr Kranz im Haar ist aus denselben Zweigen geflochten wie der des Poseidon, was meiner Meinung nach<sup>457</sup> auf eine gewisse Zusammengehörigkeit und damit auf eine mögliche Deutung als Amphitrite schließen lässt. Hinter den Pferden stehen völlig ruhig Dionysos und vor dem Gespann Hermes. Ich möchte auch die Szene als erste Begegnung zwischen Poseidon und Amphitrite aufgrund folgender Argumente bezeichnen: Erstens bildet eben das Paar den Mittelpunkt des Interesses und der Aufmerksamkeit, zweitens vermitteln die Kränze auf den Köpfen und die Zweige in den Händen eine festliche, dem Ereignis entsprechende Atmosphäre und drittens könnte der etwas passiv wirkende Dionysos wiederum als Angabe des Schauplatzes verstanden werden. Dennoch steht bei dem Bild nicht die stille Begegnung der beiden Gottheiten im Vordergrund, sondern eher die prunkvolle Auffahrt des Poseidon mit seinem Flügelgespann<sup>458</sup>. Gegen die Annahme von Panofka, dass hier die Abfahrt des Gottes von Naxos nach dem Streit mit Dionysos dargestellt sei, liefert Heimberg überzeugende Argumente<sup>459</sup>. Auf AM4 (um 510 v. Chr. <sup>460</sup>) sind schließlich sowohl Poseidon und Amphitrite als auch Dionysos und Ariadne dargestellt, zwei Paare, die sich auf der Insel Naxos gefunden haben. Den Mittelpunkt des Geschehens bildet die Gemahlin des Dionysos, die zwar nach rechts gewandt dasteht, sich aber zu ihrem Gatten am linken Bildrand umdreht, der ihr mit Efeuzweig und Kantharos in den Händen gefolgt ist und hinter dem auch noch Hermes grüßend herantritt. Mit einer liebevollen Geste berührt Ariadne die Stirn des Dionysos. Sie leitet durch ihre Körperhaltung zu dem Paar am rechten Bildrand über, das völlig in sich konzentriert wirkt. Der bekränzte Poseidon trägt in seiner Rechten den Dreizack und in seiner Linken einen Fisch. Amphitrite, die ihm gegenübersteht, trägt eine Kopfbedeckung, eine Art Schleier oder Haube, und übergibt ihrem Gatten eine Ranke und eine Blüte. Die beiden Meeresgötter scheinen in aller Stille und Würde erstmals aufeinander zu treffen. Kaempf-Dimitriadou möchte in dem Vasenbild ferner einen Nachklang der Schlichtung des Streites zwischen Poseidon und Dionysos um die Insel Naxos sehen; ihrer Meinung nach scheinen "die beiden Götter und ihre Auserwählten [...] mit der Lösung zufrieden zu sein"461. Ob man das Vasenbild AM5 (490-480 v. Chr. 462), bei dem zwar

<sup>&</sup>lt;sup>457</sup> So auch HEIMBERG 1968, 37.

<sup>458</sup> HEIMBERG 1968, 37.

PANOFKA 1845, 7; HEIMBERG 1968, 37.

So KAEMPF 1981, 728.

<sup>&</sup>lt;sup>461</sup> KAEMPF 1981, 732.

Poseidon und Dionysos sicher identifizierbar sind, die Benennung der weiblichen Gestalt am linken Bildrand als Amphitrite aber unsicher ist<sup>463</sup>, in den Kontext einordnen kann, muss offen bleiben.

Die erste Begegnung zwischen dem Bruder des Zeus und seiner zukünftigen Partnerin wird demnach von der Mitte bis zum Ende des 6. Jh. v. Chr. in einer festlichen dem bedeutsamen Geschehen angemessenen Atmosphäre wiedergegeben.

## 2.3.1.4 Verfolgung der Partnerin?

Im 5. Jh. v. Chr. wendet die attische Vasenmalerei das in der Zeit so weit verbreitete Schema der Liebesverfolgung auch auf Poseidon und Amphitrite an.

Auf AM6 (um 490 v. Chr. 464) flieht eine Nereide mit einem Delphin in der Linken eilig nach rechts (Taf. XVIII, 3). Sie blickt zu ihrem Verfolger zurück, von dem nur noch eine erhobene Hand erhalten ist. Mit letzter Gewissheit ist das Bild nicht auf Poseidon und Amphitrite deutbar; es könnte ebenso gut die Verfolgung der Thetis durch Zeus wiedergeben<sup>465</sup>. Genauso unsicher ist die Interpretation von AM7 (460-450 v. Chr. 466): Das Fragment zeigt nur noch einen Teil eines Dreizacks, ein klarer Hinweis auf Poseidon, der nach links der Geliebten nacheilt, und einen weiblichen Kopf, der sich nach rechts umblickt und eine bestickte Haube trägt. Kaempf-Dimitriadou weist zu Recht darauf hin, dass die Kopfbedeckung "gut zur kalathostragenden Aithra passen" würde, "aber auch von einer Nereide getragen werden und damit Amphitrite kennzeichnen [kann]"467. Mehr Anhaltspunkte bietet die vielfigurige Szene auf AM8 (um 480 v. Chr. 468): Poseidon eilt großen Schrittes mit dem Dreizack in der Rechten und ausgestreckten linken Arm nach rechts. Im Rücken des Gottes fliehen vier, vor ihm fünf weibliche Gestalten, die alle nicht eindeutig als Nereiden charakterisiert sind und auf eine sitzende szeptertragende bärtige Figur zulaufen. Für Lullies ist das Thema des Bildes die Sage vom Raub der Amymone durch Poseidon: Er erkennt jene in der nach rechts Fliehenden und sich nach Poseidon Umblickenden und in der sitzenden männlichen Gestalt ihren Vater, den König Danaos<sup>469</sup>. Für überzeugender halte ich den Vorschlag von Kaempf-Dimitriadou, die in dem Vasenbild die Verfolgung der Amphitrite durch Poseidon, "der sie beim Tanz der Nereiden überraschte", in Anwesenheit des Königs

So Metzger – Ronzani – Bloesch 1979, 25.

<sup>463</sup> METZGER – RONZANI – BLOESCH 1979, 25.

So KAEMPF 1981, 728.

<sup>465</sup> KAEMPF 1979, 27.

So KAEMPF 1979, 99.

<sup>&</sup>lt;sup>467</sup> Kaempf 1979, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>468</sup> So Kaempf 1981, 728.

LULLIES 1971, 54 Anm. 64.

Nereus sieht; ihrer Meinung nach ist eine derartige Interpretation einleuchtender, "wenn sich der Raub inmitten einer Mädchenschar abspielt"; schließlich ist Amphitrite für ihre große Anzahl von Schwestern bekannt<sup>470</sup>. Einstimmigkeit in der Forschung<sup>471</sup> herrscht bei der Deutung von AM9 (um 460 v. Chr. 472; Taf. XVIII, 4): Poseidon verfolgt Amphitrite, die nach rechts zu einem Altar flüchtet und sich dabei hektisch nach dem Gott umblickt. Sie ist vor allem durch die Anwesenheit ihrer Mutter Doris gekennzeichnet, die in ruhiger Würde dasteht und von Triton<sup>473</sup>, dem späteren Sohn von Amphitrite und Poseidon, über das Geschehen informiert wird. Das späteste Bild mit dem Thema befindet sich auf AM10 (um 430 v. Chr. 474). Diesmal ist die Szene auf wenige Figuren beschränkt (Taf. XVIII, 5): Poseidon eilt mit ausgestrecktem Arm Amphitrite hinterher, die Schutz suchend mit erhobenen Händen nach links flieht. Dort steht die würdige ruhig zuschauende Gestalt eines älteren Mannes mit einem Kranz im weißem Haar, der Fisch und Szepter in den Händen hält. Es handelt sich ohne Zweifel um den Meeresgreis Nereus<sup>475</sup>, den Vater der Amphitrite.

Wie die Zusammenstellung von Vasenbildern zeigt, existieren nur zwei gesicherte Darstellungen (AM9; AM10)<sup>476</sup>, auf denen Poseidon seiner zukünftigen Frau Amphitrite nachstellt. Die verschwindend geringe Anzahl von Bildern legt die Vermutung nahe, dass die Verfolgung der Amphitrite in der attischen Vasenmalerei keinen Anklang gefunden hat. Vergleicht man die Meeresgöttin mit Amymone, einem weitaus häufigeren Verfolgungsobjekt des Poseidon, wird der Grund dafür recht deutlich. Den Raub- bzw. Verfolgungstypus, der hauptsächlich sexuelle Absichten im Blick hat, wenden die attischen Vasenmaler nämlich in der Regel vorwiegend auf die Begegnung zwischen Göttern und ihren sterblichen Geliebten an<sup>477</sup>. Zu jene gehört Amphitrite als Partnerin des Poseidon definitiv nicht, aber als Meeresnymphe zählt sie eben auch nicht zu dem Kreis der besonders ehrwürdigen oberen Göttinnen wie beispielsweise Hera, der Tochter des Kronos. Den "ambivalenten Status" der Amphitrite führen uns die attischen Vasenmaler deutlich vor Augen. Angesichts nur zwei gesicherter Bilder von der Meeresgöttin als verfolgtes Objekt muss man aber betonen, dass die Bildtradition zwischen der Stellung einer Amphitrite, die "nicht irgendeine Nereide [ist],

<sup>470</sup> KAEMPF 1979, 27.

<sup>471</sup> Vgl. CASKEY - BEAZLEY 1954, 92-93; HEIMBERG 1968, 39; KAEMPF 1979, 27; SCHEFOLD 1981, 249f.

<sup>472</sup> So KAEMPF 1981, 728.

<sup>473</sup> KAEMPF 1981, 733 hält die Darstellung des Triton für ein Versehen des Vasenmalers, der ihrer Meinung nach eher Nereus abbilden wollte.

<sup>474</sup> So KAEMPF 1981, 728.

<sup>475</sup> Der Meinung sind HEIMBERG 1968, 39; KAEMPF 1979, 27; SCHEFOLD 1981, 250.

<sup>476</sup> STEWART 1996, 90, listet in seinem Anhang über heterosexuelle Verfolgungen und Entführung in der attischen Vasenmalerei des 6. und 5. Jh. v. Chr. sogar nur eine einzige Darstellung auf.

<sup>477</sup> KAEMPF 1981, 733.

sondern eine mächtige Herrscherin über das Leben des Meeres, eine würdige Göttin an Poseidons Seite", und irgendwelcher halbgöttlicher Wesen oder Heroinen unterscheidet<sup>478</sup>.

## 2.3.1.5 Nicht-narrative Darstellungen

Im Folgenden möchte ich mich mit den Vasenbildern beschäftigen, die Poseidon und Amphitrite in verschiedenen nicht-narrativen Bildkontexten zeigen. Unter Berücksichtigung der Sicht des jeweiligen Vasenmalers und der Entstehungszeit des jeweiligen Gefäßes lassen derartige Bilder Aussagen darüber zu, wie das Verhältnis zwischen Poseidon und Amphitrite von den Athenern dargestellt wird und inwiefern das Paar dabei seinen gemeinsamen Machtbereich repräsentiert. Ein sehr charakteristisches Bild befindet sich auf AM11(490-480 v. Chr. 479): Poseidon steht mit dem Dreizack in der Rechten und einem großen Fisch in der erhobenen Linken Amphitrite gegenüber, die ihr Gewand über den Hinterkopf gezogen und auf einem Diphros Platz genommen hat. Die beiden Gottheiten sind ohne große Gestik dargestellt; sie genügen sich und symbolisieren mit der Gegenüberstellung die ihnen eigene Sphäre.

### 2.3.1.5.1 *Im Gespräch*

Ab dem dritten Jahrzehnt des 5. Jh. v. Chr. begegnen sich Poseidon und seine Partnerin auf einigen attischen Vasen im Gespräch. Am linken Bildrand von AM12 (um 470 v. Chr. 480) befindet sich Amphitrite, die in einen Mantel gehüllt ist und ihr Haar in einer Haube aufgebunden hat; sie hält in der einen Hand einen Fisch, während sie die andere in einer Redegebärde erhoben hat. Ihr gegenüber steht ruhig der bekränzte Poseidon mit dem Dreizack in der Rechten. Auf AM13 (etwa gleichzeitig) steht der Gott mit dem Dreizack in der Mitte des Bildes und wendet sich einer weiblichen Gestalt, wohl Amphitrite, am linken Bildrand zu. Diese hält einen Zweig in der Linken und redet, mit der Rechten dabei eifrig gestikulierend, auf ihn ein. Im Rücken des Poseidon befindet sich eine weitere weibliche Figur, in der Heimberg eine Nereide, eine Schwester der Göttin, Kaempf-Dimitriadou dagegen, m. E. weniger überzeugend, Ariadne sehen will<sup>481</sup>.

Das Bildmotiv des gemeinsamen Gespräches wird im 5. Jh. v. Chr. auf vielerlei Begegnungen zwischen menschlichen und göttlichen Paaren angewandt<sup>482</sup> und bildet daher sicherlich kein exklusives Charakteristikum für die Darstellung der Amphitrite und des

so Bothmer 1961, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>478</sup> HEIMBERG 1968, 37.

So Kaempf 1981, 726.

HEIMBERG 1968, 38; KAEMPF 1981, 726.

<sup>&</sup>lt;sup>482</sup> Heimberg 1968, 38.

Poseidon. Das Kompositionsschema ermöglicht aber eine durch Gesten aufgelockerte Gegenüberstellung der beiden Gottheiten, die wir bereits auf den korinthischen Pinakes, allerdings in einer sehr viel statischeren und hieratischeren Form, beobachtet haben.

#### 2.3.1.5.2 Bei der Spende

Das Bildthema der Spendehandlung<sup>483</sup>, das um 500 v. Chr. einsetzt und vor allem in der attischen Vasenmalerei der Frühklassik zur Darstellung kommt, wird auf zahlreiche Götterpaare wie Zeus und Hera, Dionysos und Ariadne, Demeter und Persephone und eben auch auf Poseidon und Amphitrite angewandt<sup>484</sup>.

Das älteste Bild mit dem Thema trägt H11 (Taf. X, 2); die dargestellte Spendehandlung<sup>485</sup> findet im Kontext mit der Herakleseinführung in den Olymp statt (Vgl. Kap. 2.1.6.2). Interessant ist nun, dass Amphitrite, die durch einen besonders großen Fisch gekennzeichnet wird, und Poseidon direkt gegenüber dem höchsten Götterpaar Platz nehmen; sie strecken ihre Hände weit nach vorne, um Hebe Phialen zum Eingießen zu reichen. Nicht im Verbund der Götter, sondern alleine begehen Poseidon und seine Frau auf AM14 (490-480 v. Chr. 486) die Spendehandlung: Poseidon sitzt am linken Bildrand und reicht Amphitrite, deren Hinterkopf mit einem Gewandstück bedeckt ist und die eine Oinochoe in der Hand hält, zum Einschenken eine Phiale. Eine ganz ähnliche Szene zeigt das Vasenbild AM15 (um 470 v. Chr. <sup>487</sup>), auf dem wiederum nur die beiden Gottheiten in gleicher Weise - nur diesmal hat sich Poseidon vom Stuhl erhoben - dargestellt sind. Auf AM16 (um 480 v. Chr. 488; Taf. XIX, 1) befindet sich zwischen Amphitrite und ihrem Gatten, die einander gegenüber auf Klappstühlen sitzen und in den ausgestreckten Händen Phialen halten, eine stehende geflügelte Gestalt; diese gießt aus einer Oinochoe die Spende ein. Während Kaempf-Dimitriadou sie als Nike oder Hebe bezeichnet, schlagen sowohl Simon als auch Heimberg, m. E. überzeugender, eine Benennung als Iris vor; beide mutmaßen, dass das Bildschema von Zeus und Hera übernommen wird<sup>489</sup>. Heimberg zieht sehr gut nachvollziehbar daraus den Schluss, dass "Poseidon und Amphitrite durch die Darstellungsform in unmittelbare Nähe des höchsten Götterpaares gerückt" werden<sup>490</sup>. Auf AM17 und AM18 (beide 470-460 v. Chr.<sup>491</sup>)

Zu der Thematik: SIMON 1953; KARAVITES 1984; HIMMELMANN 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>484</sup> Kaempf 1981, 733.

Die lange Zeit in der Forschung vorherrschende Meinung, dass hier ein Götterbankett dargestellt sei, wird von HIMMELMANN 1960 widerlegt; er deutet die Szene als Erster überzeugend als Spendehandlung.

<sup>486</sup> So Kaempf 1981, 727.

<sup>487</sup> So Kaempf 1981, 727.

<sup>488</sup> So Simon 1994, 472.

<sup>&</sup>lt;sup>489</sup> KAEMPF 1981, 727; SIMON 1953, 62-65; HEIMBERG 1968, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>490</sup> Heimberg 1968, 39.

stehen sich Poseidon und seine Partnerin wiederum bei einer Spendehandlung gegenüber. Am linken Bildrand von AM17 (Taf. XIX, 2) befindet sich Amphitrite; sie trägt ein blütenbekröntes Szepter und eine Phiale in den Händen und wird von Poseidon, der mit Dreizack und Delphin ausgestattet ist, mit der rechten erhobenen Hand gegrüßt. AM18 ist viel ruhiger gestaltet: Der Gott steht nach rechts gewandt in der Mitte und hält der vor ihm stehenden Amphitrite, die eine Oinochoe in der Rechten und einen Delphin in der Linken trägt, eine Phiale zum Einschenken hin. Hinter Poseidon steht eine Nereide - die Vermutung liegt aufgrund der Rückseite des Gefäßes, das Nereus und Nereiden zeigt, nahe -, die "beide Hände verehrend erhoben [hat], wie um auf den feierlichen Vorgang hinzuweisen"<sup>492</sup>. Auch auf AM19 (um 460 v. Chr. 493) wohnen Nereiden der Spendehandlung bei. Poseidon sitzt nach rechts mit Dreizack und Phiale in den Händen auf einem lehnenlosen Thron; in der weiblichen Gestalt, die vor ihm steht, eine Kanne und Phiale hält und auf ihn herabblickt, dürfen wir Amphitrite erkennen. Das letzte Bild der Reihe befindet sich auf NK20: Auf Innenbild und Außenseiten sind fünf Gottheiten und deren Partnerinnen auf Klinen gelagert. Die eine Seite der Schale zeigt Zeus mit Hera und Poseidon mit Amphitrite, die andere Ares mit Aphrodite und Dionysos mit Ariadne, das Innenbild dagegen Hades mit Persephone<sup>494</sup>. Jede der Zweiergruppen erscheint in sich geschlossen und parataktisch aufgereiht. Es ist interessant, dass Poseidon und seine Gemahlin wie schon so häufig beobachtet in unmittelbarer Nähe zu dem höchsten Götterpaar angeordnet werden und dadurch sehr hervorgehoben platziert sind. Eine dorische Säule trennt die beiden Paare voneinander und markiert den olympischen Festsaal. Poseidon lagert nach rechts auf einer Kline: Er greift mit der rechten Hand fest den Dreizack und stützt sich mit dem linken Arm auf einem Kissen ab, während seine linke Hand eine Phiale hält; er schaut Amphitrite unverwandt an. Diese sitzt am Fußende der Kline mit einem Alabastron in der Hand und hebt gerade ihr Haupt, um den eindringlichen Blick ihres Mannes zu begegnen und eine Verbindung zu ihm herzustellen.

## 2.3.1.6 Interpretation

Die attischen Vasenmaler heben Poseidon und Amphitrite gegenüber anderen göttlichen Paaren hervor, indem sie die beiden sehr häufig dem höchsten Götterpaar Zeus und Hera gegenüberstellen oder auch analoge Darstellungsschemata für jene verwenden. Die in Attika hoch angesehene Verbindung zwischen Poseidon und Amphitrite und die bedeutsame

So Kaempf 1981, 726. 727.

<sup>&</sup>lt;sup>492</sup> Heimberg 1968, 39.

<sup>493</sup> So Arias 1963, 5.

Laut SIMON 1980, 268 "scheinen die Götter hier insgesamt aus einem sehr ernsten Anlaß vereint zu sein", da "dem Götterpaar der Unterwelt die zentrale Stelle gegeben wurde".

Stellung der Meeresnymphe im griechischen Pantheon finden auch darin ihren Ausdruck, dass Poseidon von Anfang an - seit den frühen Bildern der Hochzeit des Peleus und der Thetis (Vgl. P1-P3) - gemeinsam mit seiner Partnerin bei bedeutsamen mythischen Begebenheiten auftritt. Amphitrite findet an der Seite ihres Mannes Eingang in den Olymp und begleitet ihn zu wichtigen Anlässen wie der Einführung des Herakles in den Olymp (Vgl. H10; H11) und der Athenageburt (Vgl. A2; A3). Ferner wohnt sie "kleineren" Ereignissen wie dem Stierabenteuer ihres Stiefsohnes Theseus (Vgl. TT2), dem Kampf des Herakles mit ihrem leiblichen Sohn Triton (Vgl. TH10), der Aussendung des Triptolemos (Vgl. AM20) und dem Tod des Talos (Vgl. AM21) bei. Auf ihre bedeutsame Rolle bei dem Besuch des Theseus auf dem Meeresgrund wurde bereits an anderer Stelle aufmerksam gemacht (Vgl. Kap. 2.1.8.2.1).

Eine regelrechte Aufwertung erfährt Amphitrite in der Kunst des Phidias: Die Meeresgöttin erscheint hier sehr viel häufiger im Kreise der olympischen Götter, nimmt viel aktiver an den Unternehmungen ihres Gatten teil und erreicht dadurch eine größere Selbständigkeit, die sie aus dem Status der bloßen Partnerin des Poseidon heraushebt<sup>495</sup>. Ihre auf attischen Vasenbildern fast vernachlässigte Funktion als Wagenlenkerin des Gottes<sup>496</sup> rückt gerade in der Bauplastik des Parthenon in den Vordergrund. Bei der Darstellung der Gigantomachie auf den Metopen der Ostseite<sup>497</sup> nimmt sie eine davon für sich ein und ist dem Poseidon, der auf der nächsten Metope folgt, als Lenkerin seines Gespanns behilflich (Vgl. Kap. 3.1.1.2) und auch im Westgiebel<sup>498</sup> beim Streit des Poseidon und der Athena um Attika ist sie in der Position und Funktion zu finden (Vgl. Kap. 3.1.4.1).

### 2.3.1.7 Zusammenfassung

Seit Hesiod ist die Nereide Amphitrite als die Partnerin des Poseidon bekannt. Durch ihre eng mit dem Meer verbundene Herkunft und ihren maritimen Lebensbereich weist sie sich in einer sehr charakteristischen Weise als Gattin des Gottes aus. Der erste gemeinsame Auftritt der beiden Gottheiten in der attischen Bildkunst erfolgt im frühen 6. Jh. v. Chr. anlässlich der Hochzeit des Peleus und der Thetis (P1-P3). Bereits die frühen Darstellungen heben die wichtige Stellung des Paares innerhalb des griechischen Pantheons hervor.

<sup>495</sup> SIMON 1994, 471; KAEMPF 1981, 733.

Folgende Vasenbilder zeigen Amphitrite zwar auf einem Gespann, weisen aber m. E. nicht eindeutig auf ihre Funktion als Wagenlenkerin ihres Mannes hin: New York, Metropolitan Museum of Art 41.162.34: ABV 507.5; Beazley Archiv Nr. 305498 - Leningrad, Ermitage: ARV<sup>2</sup> 562.2; PEREDOL'SKAJA 1967, Taf. 69, 1-2.

Parthenon, Ostmetope V. Vgl. dazu Brommer 1967, 27; Simon 1975, 51; Berger 1986, 56. 61.

Parthenon, Westgiebel, Figur O. Vgl. dazu Brommer 1963, 47f. 168; Berger 1976, 126-127; PALAGIA 1993, 49.

Bringt man einige Vasenbilder aus der zweiten Hälfte des 6. Jh. v. Chr., die Poseidon, Amphitrite, Dionysos und bisweilen auch Ariadne zeigen, mit einer literarischen Überlieferung in Verbindung, könnten jene Bilder die erste Begegnung der beiden Meeresgötter auf Naxos thematisieren (AM1-AM5). Während das Zusammentreffen auf jenen spätarchaischen Darstellungen als ein stimmungsvolles feierliches Ereignis erscheint, wird im 5. Jh. v. Chr. der in frühklassischer Zeit so weit verbreitete Raub- und Verfolgungstypus auch auf Poseidon und Amphitrite angewandt. Es existiert aber nur eine verschwindend geringe Anzahl von Bildern, die definitiv Amphitrite als Objekt der sexuellen Begierde des Poseidon zeigen (AM9; AM10). Schließlich kommt der Verfolgungstypus normalerweise nur bei der Begegnung zwischen Göttern und ihren sterblichen Geliebten zur Anwendung. Amphitrite zählt als Partnerin des Poseidon definitiv nicht zu dem Kreis, aber als Meeresnymphe eben auch nicht zu dem der oberen ehrwürdigen Göttinnen. Den "ambivalenten Status" der Amphitrite machen die Vasenmaler in Athen ganz deutlich. Poseidon und seine Frau begegnen uns im 5. Jh. v. Chr. in den gebräuchlichen nicht-narrativen Bildkontexten, d. h. im Gespräch (AM12; AM13) oder bei der Spende (AM14-AM19). Die beiden Gottheiten werden dabei in auffallender Weise hervorgehoben, wenn sie sich bei Götterversammlungen stets in unmittelbarer Nähe von Zeus und Hera aufhalten oder in Schemata, die eigentlich zur Darstellung des höchsten Götterpaares verwendet werden, wiedergegeben sind.

Seit dem frühen 6. Jh. v. Chr. nimmt die Meeresnymphe Amphitrite an der Seite des Poseidon an wichtigen mythischen Ereignissen teil. Eine enorme Aufwertung kommt ihr in der Kunst des Phidias zu: Am Parthenon erscheint sie nicht mehr als stille Begleiterin ihres Mannes, sondern als tatkräftige Kämpferin, die Poseidon bei seinen Unternehmungen als Wagenlenkerin unterstützt.

## 2.3.2 Aithra und Amymone

#### 2.3.2.1 Bildtypus der Liebesverfolgung

Kurz nach 500 v. Chr. 499 setzt ein Bildmotiv in der attischen Vasenmalerei ein, das verschiedene Götter<sup>500</sup> dabei zeigt, wie sie eine weibliche Gestalt verfolgen, packen oder manchmal sogar mit ihren Attributen bedrohen. Die Bildtypen von Verfolgung und Entführung werden in klassischer Zeit nicht erfunden, wie ein Blick auf die griechischen Heroen in entsprechenden spätarchaischen Szenen bestätigt (Vgl. Kap. 2.1.7.4). Neu ist aber,

<sup>499</sup> KAEMPF 1979, 26.

<sup>500</sup> Hes. Theog. 886-1020 listet an dieser Stelle die Liebschaften von Zeus und seiner Generation auf.

dass das Bildmotiv auf Götter<sup>501</sup> angewandt wird und dass die Kombination eine erstaunlich weite Verbreitung zwischen 475 und 450 v. Chr. erfährt<sup>502</sup>. Das plötzliche Interesse der Athener an Verfolgungsbildern ist nur schwer erklärbar. Stewart kann im Athen jener Zeit weder im sexuellen noch im literarischen oder sozio-politischen Bereich gravierende für unseren Darstellungskontext aufschlussreiche Veränderungen konstatieren; er zieht aus dem Befund den überzeugenden Schluss, dass bestimmte Ereignisse und Konflikte "das Interesse der Athener Männer an diesen Bildern [zwar] vergrößert haben mögen, [...] [aber] die historischen Fakten nicht unmittelbar für die Entstehung der Bilderwelt verantwortlich gemacht werden" können<sup>503</sup>.

Das Bildthema ist auf ganz unterschiedliche Art und Weise interpretiert worden<sup>504</sup>. Kaempf-Dimitriadou vertritt die m. E. inzwischen überholte Auffassung, dass dem Bildthema ein "neues Bewusstsein des Göttlichen und damit des Menschlichen" vorausgeht, das nicht zuletzt aus der unmittelbaren Erfahrung des göttlichen Wirkens in der Zeit der Perserkriege resultiert<sup>505</sup>. Einen ganz anderen Standpunkt verfechtet Keuls<sup>506</sup>: Sie sieht in den Bildern Vorspiele zu Vergewaltigungen, "in denen die Macht des Männlichen über das Weibliche in Szene gesetzt wird". Auch Sourvinou-Inwood stellt den Aspekt der sexuellen Gewalt des Themas heraus. Sie erinnert an die griechische Mentalität, die junge Mädchen als wilde Tiere betrachtet, die verfolgt, gefangen und durch die Heirat gezähmt werden müssen, und legt überzeugend dar, dass sich in den Darstellungen auch einige auf Hochzeit und Ehe verweisende Bildelemente finden lassen; für sie besteht eine metaphorische Beziehung zwischen erotischer Verfolgung und Heirat<sup>507</sup>. Stewart bringt zuletzt den interessanten Gedanken in die Diskussion, die Verfolgungsszenen als männliche Phantasien anzusehen, "die hauptsächlich von und für Männer im Zusammenhang mit dem Symposion geschaffen wurden"; auch er assoziiert mit den Darstellungen sexuelle Gewalt, warnt aber davor, "die Interpretation dieser Bilder als einfache Metaphern für die männliche Dominanz über widerspenstige Frauen oder die noch weiter reduzierte Erklärung als «ideale Repräsentation normaler Hochzeitsszenen zu akzeptieren"508. Es ist deutlich geworden, dass all den

Im Zeitraum zwischen 450 und 425 v. Chr. treffen wir auch auf Epheben, die weiblichen Gestalten nachstellen. Vgl. hierzu SOURVINOU 1987a und 1987b.

<sup>502</sup> So STEWART 1996, 88.

<sup>503</sup> STEWART 1996, 86-88.

Ich möchte an dieser Stelle auf die Zusammenstellung der verschiedenen Theorien bei STEWART 1996, 78-80 hinweisen und im Folgenden nur auf die m. E. wichtigsten Ansätze eingehen.

<sup>505</sup> KAEMPF 1979, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>506</sup> KEULS 1985, 51.

SOURVINOU 1987a, 137. 139. 143-150. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>508</sup> STEWART 1996, 75. 84-85.

Verfolgungs- und Entführungsszenen eine deutlich sexuelle Komponente anhaftet, die nichts mit Liebe gemein hat - die begehrte Frau wird als ein Jagdobjekt begriffen.

Poseidon stellt relativ häufig weiblichen Gestalten nach, deren Benennung oftmals schwierig ist und mehrere Möglichkeiten bietet. Von seinen zahlreichen vor allem aus der homerischen und hesiodeischen Epik bekannten Frauen<sup>509</sup> haben nur wenige Eingang in die Bildkunst gefunden.

#### 2.3.2.2 Aithra

Im ersten Viertel des 5. Jh. v. Chr. räumen die Vasenmaler in Athen der Verfolgung der Aithra, der Tochter des Königs Pittheus von Troizen, durch Poseidon die größte Bedeutsamkeit ein<sup>510</sup>. Schließlich ist der Verbindung der wichtigste athenische Heros Theseus entsprungen<sup>511</sup>, der gerade zu Beginn des 5. Jh. v. Chr. eine zunehmende Aufwertung in der attischen Bildkunst erfährt. An dieser Stelle sollte darauf hingewiesen werden, dass es den Göttern weniger auf die Akkulturation der Mädchen ankommt als auf die Präsentation ihrer Macht, "nicht nur jede Frau zu nehmen, die sie wollen, sondern auch unfehlbar aus der Vereinigung prächtigen Nachwuchs zu produzieren"<sup>512</sup>. Im Kontext mit der ersten Begegnung zwischen Poseidon und Aithra erwähnen sowohl Pausanias als auch Hyginus<sup>513</sup> ein Heiligtum der Athena; jenes könnte möglicherweise auf die zukünftige Bedeutung des Theseus, das Resultat des Zusammentreffens, für Athen, die Stadt jener Göttin, verweisen.

Bei AII (um 485 v. Chr. 514) handelt es sich um die früheste Darstellung einer Verfolgungsszene mit Poseidon (Taf. XIX, 3). Er eilt, von links kommend und den Dreizack in der Rechten haltend, einer nicht näher charakterisierten weiblichen Gestalt mit einer kleinen Haube auf dem Kopf hinterher, die im Weglaufen sich zu ihrem Verfolger umblickt und dabei die rechte Hand nach ihm ausstreckt. Für Beazley ist das Mädchen unbenennbar 515. Gegen die Deutung auf Amymone 516 sprechen die fehlende Hydria sowie die Außenseiten der Schale, die alle eng mit Attika verbundene Sagen, nämlich die Aussendung des Triptolemos und die Öffnung der Erichthonioskiste durch die drei Kekropiden, wiedergeben 517. Simon folgert treffend aus letzt genannter Beobachtung, dass es sich "wegen des Zusammenhangs der Schalendekoration im Brygoskreis [...] um eine für Athen wichtige Geliebte des Poseidon

Siehe Auflistung bei WÜST 1954, 462-468.

<sup>510</sup> KRON 1981, 428.

Bakchyl. 17, 33-38; Diod. 4, 59, 1.

<sup>512</sup> STEWART 1996, 81.

Paus. 2, 33, 1; Hyg. fab. 14, 37.

<sup>514</sup> So SCHEFOLD 1981, 252.

<sup>&</sup>lt;sup>515</sup> CASKEY –BEAZLEY 1954, 89.

<sup>&</sup>lt;sup>516</sup> So Heimberg 1968, 41 Anm. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>517</sup> KAEMPF 1979, 26.

handeln [dürfte], die A. [Amymone] nicht war 6518. Kron macht ohne Angabe wirklicher Argumente den m. E. nicht haltbaren Vorschlag, in dem Mädchen die Boreastochter Chione zu sehen, die dem Poseidon Eumolpos gebar<sup>519</sup>. Eine Benennung als Aithra<sup>520</sup>, die als Mutter des Theseus gerade im lokalattischen Raum eine bedeutsame Rolle spielt, käme meiner Meinung nach am ehesten in Frage, auch wenn gegen eine solche Zuweisung einzuwenden ist<sup>521</sup>, dass der Kalathos fehlt, der als Hinweis auf die häusliche Umgebung oder laut Kron als Opferkorb<sup>522</sup> das eigentliche Erkennungszeichen für die Geliebte auf Vasenbildern darstellt<sup>523</sup>. Eindeutig benennbar ist Aithra trotz moderner Übermalungen<sup>524</sup> auf AI2 (erstes Viertel des 5. Jh. v. Chr. 525): Poseidon läuft nach rechts mit einem Fisch in der ausgestreckten Hand der Begehrten hinterher, die sich zu ihm umwendet und durch den Kalathos in ihrer erhobenen Linken zweifellos zu identifizieren ist. Den Wollkorb hat Aithra auch auf AI3 (480-470 v. Chr. 526) bei sich (Taf. XIX, 4). Das Bild ist etwas heftiger bewegt: Poseidon packt mit der Linken bereits die Schulter der Verfolgten, die erschreckt und abwehrend die rechte Hand hebt. Ebenso gesichert ist die Identität der Aithra auf AI4 (um 470 v. Chr. 527), auf dem der Kalathos zwischen den beiden Protagonisten steht (Taf. XIX, 5), und auf AI5 (um 470 v. Chr. 528), auf dem der Gegenstand wiederum in den Händen der weiblichen von Poseidon verfolgten Gestalt gezeigt wird. Es lassen sich weitere Vasenbilder anführen, die eine Deutung auf Poseidon und Aithra zwar wahrscheinlich machen<sup>529</sup>, aber aufgrund des fehlenden Kalathos nicht sicher zu belegen im Stande sind.

# 2.3.2.3 Amymone

#### 2.3.2.3.1 Vorbemerkungen

Um 470 v. Chr. werden die Aithrabilder zunehmend von Darstellungen abgelöst, auf denen die Verfolgte anhand einer Hydria oder Beischrift als Amymone gekennzeichnet ist<sup>530</sup>.

SIMON 1981, 750. Auf die inhaltliche Verbindung hat bereits SCHAAL 1923, 58f. hingewiesen.

<sup>&</sup>lt;sup>519</sup> Kron 1976, 70f.

<sup>&</sup>lt;sup>520</sup> Vgl. Eckstein – Legner 1969, Nr. 69; Kaempf 1979, 26; Schefold 1981, 252.

<sup>&</sup>lt;sup>521</sup> So v.a. Kron 1976, 70.

<sup>522</sup> KRON 1981, 428.

Laut CASKEY – BEAZLEY 1954, 89 ist der Kalathos Bestandteil einer uns nicht bekannten Version der Aithra-Erzählung.

Aufgrund der Restaurierungen wagen CASKEY – BEAZLEY 1954, 89 keine definitiven Aussagen zu machen.

<sup>&</sup>lt;sup>525</sup> So Kron 1981, 420.

<sup>&</sup>lt;sup>526</sup> So CASKEY – BEAZLEY 1954, 89.

<sup>527</sup> So Kron 1981, 421.

<sup>&</sup>lt;sup>528</sup> So Kron 1981, 421.

Vgl. die Auflistung bei Kron 1981, 421.

<sup>&</sup>lt;sup>530</sup> KAEMPF 1979, 26.

Dem Mythos nach<sup>531</sup> schickt König Danaos während einer großen Dürre in Argos seine zahlreichen Töchter, darunter Amymone, zum Wasserholen aus. Als jene dabei von einem Satyr belästigt wird, kommt ihr Poseidon zu Hilfe und vertreibt ihn, um selbst ihre Liebe zu gewinnen. Zum Dank dafür lässt er mit seinem Dreizack den Quell von Lerna entspringen oder verwandelt gemäß einer anderen Version Amymone selbst in die Quelle. In jedem Fall nimmt Amymone von nun an den Platz der wichtigsten Geliebten des Poseidon ein und wird bis weit in das 4. Jh. v. Chr. in der Vasenmalerei Attikas und Unteritaliens dargestellt<sup>532</sup>.

Ihr ikonographisches Erkennungszeichen, ein Wassergefäß, birgt interessante Konnotationen und nimmt eine gewisse Schlüsselstellung auf den Bildern ein. Erstens wird Wasser grundsätzlich mit der weiblichen Sexualität in Verbindung gebracht<sup>533</sup> und zweitens erinnert die Hydria der Amymone an das Schicksal ihrer Schwestern, die, zur Ehe mit ihren Vettern gezwungen, ihre Männer in der Hochzeitsnacht umbringen und als Strafe dafür dazu verdammt sind, in der Unterwelt immer wieder ein durchlöchertes Gefäß mit Wasser zu füllen. Sissa sieht in dem nie gefüllten Gefäß eine Metapher für die Körper der Danaiden, die sich Geschlechtsverkehr und damit der Schwangerschaft widersetzen; folglich greift das Symbol der ungebrochenen Hydria die sexuellen Nuancen des ganzen Mythos auf und weist im Besonderen auf die sexuelle Bereitschaft der Amymone hin<sup>534</sup>.

#### 2.3.2.3.2 Chronologische Entwicklung

Ich möchte im Folgenden nur wenige eindeutig auf Amymone zu beziehende und m. E. aussagekräftige Vasenbilder behandeln.

Die früheste erhaltene Darstellung befindet sich auf AY1 (um 475 v. Chr. 535, Taf. XX, 1): Poseidon schreitet von links heran und streckt verlangend die Hand nach Amymone aus, die durch eine Hydria in der Linken eindeutig charakterisiert ist und sich im Lauf umdreht, um flehend die Rechte zu erheben. Es hat den Anschein, als ob der Gott im nächsten Moment Amymones Brust mit dem Dreizack durchbohrt. Das Attribut des Poseidon wird bekanntlich als Waffe beim Thunfischfang eingesetzt. In Analogie dazu ist Amymone als Jagdbeute zu verstehen und die ganze Szene als Metapher sowohl für die Werbung und den bevorstehenden Geschlechtsakt als auch für die Entstehung der Wasserquelle von Lerna; der bedrohlich

Im Zusammenhang ist die Sage nur bei späten Mythographen überliefert, siehe Hyg. fab. 169; Apollod. 2, 1, 4; Lukian. 6. Allerdings wurde die wasserholende Amymone bereits in den Ehoien Hesiods erwähnt, wie man aus Fragmenten erschließen darf, so bei KAEMPF 1979, 26 Anm. 191 und SIMON 1981, 742.

<sup>&</sup>lt;sup>532</sup> HEIMBERG 1968, 41.

Bereits für Hom. II. 10, 3-8 ist ein Bad in einem Fluss ein Sinnbild dafür, dass eine Frau ihre Jungfräulichkeit verliert.

SISSA 1990, 153. 162. 171; REEDER 1996a, 353.

<sup>&</sup>lt;sup>535</sup> So Reeder 1996a, 354.

gehaltene Dreizack wird zum Symbol sexueller Aggression<sup>536</sup>. Ähnlich aufgebaute Verfolgungsszenen findet man auf AY2 (um 460 v. Chr.<sup>537</sup>), AY3 (um 450 v. Chr.<sup>538</sup>) und AY4 (450-440 v. Chr.<sup>539</sup>). All die Darstellungen orientieren sich an dem relativ einheitlichen ikonographischen Schema der Liebesverfolgung, weisen aber auch Bildelemente auf, die zeigen, dass Amymone sich nicht ganz unfreiwillig auf den Gott einlässt und dass die Liebesverfolgung ein Balanceakt zwischen Gewalt und Zustimmung ist<sup>540</sup>. Die manchmal auf Poseidon gerichtete Mündung der Hydria und besonders der stets nach hinten gerichtete Blick der Danaide verraten sexuelle Neugierde und bewirken eine erotische Anziehungskraft<sup>541</sup>. Auf AY3 werden sogar Elemente aus der Hochzeitsikonographie auf Amymone übertragen: Sie zupft mit ihrer Linken in der üblichen Geste einer Braut an ihrem Gewand und trägt wie auch Poseidon einen Brautkranz<sup>542</sup>.

Eine definitive Neuerung der Amymonebilder ist, dass der Verfolgung hin und wieder Aphrodite und Eros beiwohnen<sup>543</sup>. Die Beobachtung macht man erstmals auf AY5 (460-450 v. Chr.<sup>544</sup>, Taf. XX, 2): In der Mitte des Bildes flieht Amymone - ohne Hydria, aber namentlich genannt - in Anwesenheit der Aphrodite, die links mit einem Szepter in der Hand steht, und des Eros, der rechts am Hang eines mit Gebüsch bewachsenen Felsens<sup>545</sup> schwebt und sich zu dem Geschehen umblickt, vor Poseidon. Auch auf AY6 (um 450 v. Chr.<sup>546</sup>) begleiten wie "unsichtbare, beschirmende Mächte [...] Aphrodite und Eros Poseidon und Amymone<sup>6547</sup> (Taf. XX, 3). Die Pelike besitzt ein sehr ähnliches Pendant (AY7), auf dem aber Eros, der auf dem erst genannten Gefäß mit einem Kranz zum Liebespaar fliegt, fehlt. Auf beiden Bildern wird dennoch deutlich, dass die sexuellen Aspekte der Zusammenkunft in den Vordergrund gerückt sind; Anspielungen auf die Quelle werden als zweitrangig empfunden. Der Eindruck, dass Amymone dem Werben des Poseidon bald nachgeben wird, verstärkt die Anwesenheit des Eros; schließlich ist jener in der zweiten Hälfte des 5. Jh. v. Chr. häufig auf Hochzeitsszenen zugegen, um auch hier die gegenseitige erotische Anziehungskraft zwischen Braut und Bräutigam zu verdeutlichen<sup>548</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>536</sup> REEDER 1996a, 352. 354. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>537</sup> So Simon 1981, 744.

<sup>&</sup>lt;sup>538</sup> So Simon 1981, 744.

<sup>&</sup>lt;sup>539</sup> So Simon 1981, 744.

SOURVINOU 1987a, 140-141.

<sup>541</sup> STEWART 1996, 80; REEDER 1996a, 356.

<sup>&</sup>lt;sup>542</sup> REEDER 1996a, 357.

<sup>&</sup>lt;sup>543</sup> Kaempf 1979, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>544</sup> So SIMON 1981, 744.

KAEMPF 1979, 28 will in dem Felsen eine Andeutung der lernäischen Quelle erkennen.

<sup>&</sup>lt;sup>546</sup> So SIMON 1981, 744.

<sup>&</sup>lt;sup>547</sup> KAEMPF 1979, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>548</sup> REEDER 1996a, 359.

Die allgemeine Entwicklung geht dahin, dass zwischen 450 und 440 v. Chr. die Liebesverfolgungen in der attischen Vasenmalerei allmählich ihr Ende finden<sup>549</sup>. Zeitlin hängt der etwas naiven Vorstellung an, dass ein Übergang zu einer Moral, "die Liebe der Lust vorzieht", stattgefunden hat, während Stewart in dem Prozess den "Triumph der klassischen Ethik der Selbstbeherrschung, zusammengefasst im griechischen Wort sophrosyne", sieht, eine ebenfalls nicht gänzlich überzeugende Ansicht<sup>550</sup>. Interessant ist aber, dass die meisten Darstellungen von Poseidon und Amymone gerade der zweiten Hälfte des 5. Jh. v. Chr. angehören<sup>551</sup> und dass sich ein grundlegender Wandel im konventionellen Bildschema der Liebesverfolgung vollzieht. Zum einen wohnen nun nicht nur des Öfteren Aphrodite und Eros, sondern auch ein oder mehrere Satyrn dem Geschehen bei, zum anderen weicht der Verfolgungsypus zunehmend dem vertrauten Zwiegespräch<sup>552</sup>. Die Anwesenheit von Satyrn können wir zum ersten Mal auf AY8 (um 435 v. Chr. 553) fassen (Taf. XX, 4): Die Mitte des Bildes nimmt Amymone ein, die ihren linken Fuß auf die Stufe der Quelle gesetzt hat und mit der rechten Hand den Henkel einer Hydria fasst, während sie mit der Linken ihr Kinn in sinnender oder auch ahnungsvoller Haltung stützt. Ihr gegenüber steht Aphrodite, die in einer beruhigenden Geste die Rechte erhebt und einen Eros mit einem Kranz auf sie zu fliegen lässt, um sie als die Braut Poseidons zu schmücken. Zwischen den beiden einander zugewandten Figuren vollzieht sich das eigentliche Geschehen. Hinter Amymone befindet sich, von seiner zukünftigen Geliebten unbemerkt, Poseidon, der äußerst jugendlich und unbärtig dargestellt wird. Er erhebt die rechte Hand zum Gruß und präsentiert sich "nicht [als] der gewaltige Verfolger, sondern [als] der gesittete Freier, der auf die Vermittlung der Liebesgöttin wartet"554. Eine Danaide, die nicht wie auf früheren Exemplaren die Flucht ergriffen hat, sondern ruhig hinter dem Gott steht, und ein Satyr, der wohl Amymone belästigt hat und nun hinter Aphrodite zur Seite springt, schließen das Bild zu beiden Seiten ab. Der hochklassischen Stimmung entsprechend ergibt sich Amymone in scheuer Zurückhaltung ihrem Schicksal<sup>555</sup>, eine interessante Beobachtung, wenn man bedenkt, dass sich auf der anderen Seite des Gefäßes eine ganz konventionell gestaltete Verfolgungsszene mit Eos und

<sup>&</sup>lt;sup>549</sup> SIMON 1981, 751.

<sup>&</sup>lt;sup>550</sup> ZEITLIN 1986, 131; STEWART 1996, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>551</sup> Greifenhagen 1938, 35.

<sup>552</sup> HEIMBERG 1968, 41; SIMON 1981, 751; GIESECKE 1999, 70.

Die Entwicklung hat sich möglicherweise bereits auf einer Pelike des Niobidenmalers in Basel (Kunsthandel: LIMC VII Poseidon 190 mit Abb.) um 460 v. Chr. – so SIMON 1994, 467 – angekündigt, auf der sich Poseidon und Amymone ohne jegliche Verfolgungsabsicht in Redegestus gegenüber stehen.

<sup>&</sup>lt;sup>553</sup> So Caskey – Beazley 1954, 90.

<sup>554</sup> KAEMPF 1979, 28.

<sup>555</sup> KAEMPF 1979, 28.

Kephalos befindet - der Vasenmaler hat allem Anschein nach nur für die Amymoneseite die Bildkomposition neu gestaltet.

Es bleibt die Frage nach der plötzlichen Anwesenheit von Satyrn bei der Zusammenkunft zu klären. In dem Kontext sollte das Satyrspiel mit dem Titel *Amymone* des Aischylos erwähnt werden, das in spärlichen Fragmenten überliefert ist<sup>556</sup> und laut Kaempf-Dimitriadou 465/59 v. Chr., laut Simon 463 v. Chr. zur Aufführung kommt<sup>557</sup>. Unter dem Eindruck des Werkes sind vermutlich die frühklassischen Amymonebilder entstanden, auch wenn die Vasenmaler nicht das Theaterstück selbst, sondern den dadurch aktuell gewordenen Mythos thematisieren<sup>558</sup>. Der Satyr ist definitiv von Anfang an ein fester Bestandteil der Amymonesage<sup>559</sup> und mit Sicherheit kein Nachklang eines Satyrspiels, das in der Zeit, in der jene Unholde erstmals auf Amymonebilder erscheinen, aufgeführt wird<sup>560</sup>. Es findet eine gewisse Interessensverschiebung statt: Haben die attischen Vasenmaler der Frühklassik nur den Aspekt der sexuellen Begierde des Poseidon beim Amymonemythos berücksichtigt, messen sie später der Rettung der Amymone durch den Gott in idyllischer Atmosphäre im Beisein von Eroten die größte Bedeutung bei, eine Entwicklung, die sich mit der allgemein ruhigeren und friedvollen Stimmung gegen Ende des 5. Jh. v. Chr. auf attischen Vasenbildern deckt<sup>561</sup>.

All die Bilder, die Poseidon und die Danaide in Verbindung mit Satyrn wiedergeben<sup>562</sup>, folgen im Großen und Ganzen demselben Schema. Es handelt sich stets um vielfigurige Szenen, in denen Poseidon und Amymone in einem ruhigen Gespräch gruppiert sind. Während diese nur bedingt variabel durch verschiedene Steh- und Sitzpositionen dargestellt werden, herrscht um sie herum ein wildes abwechslungsvolles Treiben, das aus kriechenden, tanzenden oder springenden Satyrn und ab dem 4. Jh. v. Chr. verstärkt aus Gestalten wie Eros, Aphrodite, Peitho, Dionysos oder Apollon besteht<sup>563</sup>. Auf AY9 (um 410 v. Chr.<sup>564</sup>) wohnt Hermes der Begegnung bei: Den Mittelpunkt des Geschehens nimmt Poseidon ein, den Dreizack in der erhobenen Rechten haltend, die Linke lässig in die Hüfte gestützt. Er erscheint der Amymone, die links auf einem niedrigeren Niveau ihre Hydria auf eine Stufe der Quelle abgestellt und ihre Tyle abgenommen hat, "gleich einem Götterbild"; die Szene

<sup>&</sup>lt;sup>556</sup> Mette F 130-133; siehe dazu auch METTE 1963, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>557</sup> KAEMPF 1979, 27 Anm. 193; SIMON 1981, 742.

<sup>&</sup>lt;sup>558</sup> Kossatz 1978, 55; Kaempf 1979, 27; Simon 1981, 750.

SIMON 1981, 751 zeigt das sehr gut nachvollziehbar anhand einer eingehenden Analyse des Mythos.

Der Meinung sind Greifenhagen 1938, 36; Brommer 1938/39, 174-175; Caskey – Beazley 1954, 90; Heimberg 1968, 41; Schefold 1981, 255.

STEWART 1996, 79. Zur attischen Vasenmalerei im späten 5. Jh. v. Chr. siehe beispielsweise RICHTER 1946, 139-153.

Siehe die Vasenlisten bei Brommer 1938/39, 173f.; CASKEY – BEAZLEY 1954, 90f.

<sup>&</sup>lt;sup>563</sup> Brommer 1938/39, 174; Heimberg 1968, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>564</sup> So SIMON 1981, 745.

umgeben zwei efeubekränzte Satyrn, die den Gott bei seinem Liebeswerben ähnlich wie auf den Dionysos-Ariadne-Bildern" unterstützen<sup>565</sup>. Während Brommer den rechts von Poseidon stehenden Götterboten, der die Szene nachdenklich mit zum Kinn geführter Hand verfolgt, "nur aus bildmäßigen Gründen" hier anwesend sieht, misst Kaempf-Dimitriadou ihm in Verbindung mit dem sich ebenfalls im Bild befindlichen Altar und der ithyphallischen Herme sowie in seiner Eigenschaft als Gott der Quellen größere Bedeutung bei; sie vermutet, dass der Schauplatz der unmittelbaren Begegnung des Gottes mit seiner Geliebten ein Hermesheiligtum in einer fruchtbaren Landschaft ist<sup>566</sup>. Auf AY10 (420-410 v. Chr.<sup>567</sup>) stehen sich Poseidon und Amymone vermutlich an der Quelle – die Hydria ist zwischen ihnen abgestellt – gegenüber. Die Danaide, wohl mit einem Kranz in der erhobenen rechten Hand<sup>568</sup>, erscheint mit dem Gott auf einer Ebene. Bereits Schefold weist darauf hin, dass die Geliebten in der Spätklassik die Sphäre der Götter erreichen<sup>569</sup>. Laut Heimberg hat die sehr vertrauliche Begegnung in dem Bild ihre reifste Gestaltung gefunden, während Greifenhagen berechtigt konstatiert, dass es noch "weit entfernt [ist] von dem traulichen Beisammensein, wie es uns die Vasenmaler des 4. Jahrhunderts vor Augen führen".<sup>570</sup>.

Ein letztes Mal in der attischen Vasenmalerei wird das Thema der Liebesverfolgung auf AY11 (410-400 v. Chr. 571) aufgegriffen. Während sich auf der einen Seite des Gefäßes eine typische Verfolgungsszene mit Poseidon befindet, der mit ausgestrecktem Arm der fliehenden Amymone hinterher rennt, ist auf der anderen Seite dargestellt, wie der Gott in Anwesenheit der Danaide voller Wucht mit seinem Dreizack die Quelle aus einem mit Efeu überwachsenen Felsen schlägt. Simon bemerkt zu Recht, dass beiden Szenen ein gewisser Humor und eine gewisse Ironie anhaften; die Beobachtung von Kaempf-Dimitriadou, dass die "gedrungene Gestalt des Gottes [...] beinahe etwas Zwergenhaftes und sein Auftreten trotz dem feierlichen Blätterkranz und dem göttlichen Attribut etwas Satyrhaft-Spielerisches" an sich hat, geht in die gleiche Richtung 572. Abschließend soll AY12 (um 400 v. Chr. 573) erwähnt werden (Taf. XXI, 1): Amymone, von der nur noch der Unterkörper erhalten ist, hat sich in äußerst idyllischer Atmosphäre vermutlich neben der neu entstandenen Quelle 574 niedergelassen und ihre Hydria abgestellt. Sie leistet keinen Widerstand mehr und wendet sich ruhig Poseidon zu,

<sup>&</sup>lt;sup>565</sup> KAEMPF 1979, 29 und Anm. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>566</sup> Brommer 1938/39, 175; Kaempf 1979, 29 und Anm. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>567</sup> So SIMON 1981, 745.

GREIFENHAGEN 1938, 35 sieht über der Rechten der Amymone Reste eines Kranzes, während KAEMPF 1979, 29 in der erhobenen Hand lediglich eine Redegeste erkennt.

<sup>&</sup>lt;sup>569</sup> SCHEFOLD 1975, 89.

HEIMBERG 1968, 41; GREIFENHAGEN 1938, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>571</sup> So SIMON 1981, 744.

<sup>&</sup>lt;sup>572</sup> SIMON 1981, 751; KAEMPF 1979, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>573</sup> So Simon 1981, 747.

So gedeutet von REEDER 1996, 360.

der mit Dreizack und in lockerer Haltung rechts vor ihr steht und auf sie herab blickt. Sowohl das verzierte Kästchen neben Aphrodite, die am linken Bildrand auf einer Felsstufe mit ihrem Szepter Platz genommen hat, als auch der Hase, der sich in unmittelbarer Nähe der Danaide tummelt, stellen typische Braut- bzw. Liebesgeschenke auf Hochzeitsbildern dar<sup>575</sup>; auch das Wassergefäß der Amymone erinnert an den Brauch des Brautbades<sup>576</sup>. All die hochzeitlichen Assoziationen werden allerdings durch die Anwesenheit der namentlich genannten Amphitrite relativiert. Sie steht ruhig hinter ihrem Mann und kennzeichnet sich mit der charakteristischen Brautgeste, das Zupfen an ihrem Gewand, als die eigentliche Partnerin des Poseidon. Man muss aber auch bedenken, dass die Figuren auf Vasenbildern des späteren 5. Jh. v. Chr. "als wenig kommunikative Individuen [erscheinen], die […] kaum auf ihre Nachbarfiguren Bezug nehmen"<sup>577</sup>.

All die stimmungsvollen mit Anspielungen auf Hochzeit versehenen Amymonebilder aus dem letzten Drittel des 5. Jh. v. Chr. markieren eine Überleitung zu den attischen Darstellungen des 4. Jh. v. Chr., aber auch zu der unteritalischen Vasemalerei<sup>578</sup>, die "den göttlichen Charakter dieser Götterliebe noch deutlicher zum Ausdruck bringen werden"<sup>579</sup>.

## 2.3.2.4 Interpretation

Die attischen Vasenmaler treffen unter den zahlreichen Frauen des Poseidon eine sehr starke Auswahl, die folglich eine konkrete Aussage über den Gott impliziert.

Die Verfolgung der Aithra findet sicherlich wegen Theseus, dem Ergebnis der sexuellen Bemühungen des Poseidon um die Frau, Eingang in die attische Vasenmalerei (Vgl. AII-AI5); all die Bilder entstammen zudem dem ersten Viertel des 5. Jh. v. Chr., der Zeit, in der das Interesse an dem athenischen Hauptheros in der Bilderwelt Attikas besonders groß ist.

Amymone ist wie kaum eine andere Geliebte im griechischen Mythos mit vielen sexuellen Anspielungen versehen und aus diesem Grund geradezu für die Wiedergabe im Verfolgungstypus prädestiniert (Vgl. AY1-AY4)<sup>580</sup>. Ferner zählt der mit dieser Danaide verbundene Mythos zu den aitiologischen Sagen, die etwas Vorhandenes, in diesem Fall die im trockenen Argos so wichtige Quelle von Lerna, erklären<sup>581</sup>. Wenn man sich die auch im attischen Raum geltende Domäne des Poseidon - die Macht über elementare Naturkräfte wie

95

<sup>&</sup>lt;sup>575</sup> Zu der Thematik: BRUECKNER 1907, 109; REEDER 1996b, 128.

Vgl. dazu Reeder 1996a, 360; Hartmann 2002, 84-86; Mösch 2006.

<sup>&</sup>lt;sup>577</sup> REEDER 1996a, 361f.

Zu den unteritalischen Amymonebildern: CASKEY – BEAZLEY 1954, 91; SCHAUENBURG 1961; TRENDALL 1977.

<sup>&</sup>lt;sup>579</sup> KAEMPF 1979, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>580</sup> REEDER 1996a, 352.

<sup>&</sup>lt;sup>581</sup> SIMON 1981, 751.

die Erde und das Meer - vergegenwärtigt, liegt es nahe, die bedeutsame Wasserstelle mit dem Gott in Verbindung zu bringen und ihn als den wohltätigen Erzeuger erscheinen zu lassen. Da sich die Quelle allerdings nicht in Attika, sondern auf der Peloponnes befindet, handelt es sich wohl um eine beispielhafte Sage für das Wirken des Gottes.

#### 2.3.2.5 Zusammenfassung

Neben vielen anderen olympischen Gottheiten betätigt sich auch Poseidon häufig als Verfolger meist sterblicher Frauen, einem Bildthema, das kurz nach 500 v. Chr. einsetzt und in der attischen Vasenmalerei der Frühklassik weite Verbreitung findet. Derartige Verfolgungsszenen müssen in einem betont sexuellen Kontext gesehen werden; die Frau wird als Jagdbeute und Sexobjekt der göttlichen Begierde verstanden. Die literarische Überlieferung kennt zahlreiche Frauen des Poseidon, die attische Bildkunst dagegen nur wenige.

Im ersten Viertel des 5. Jh. v. Chr. ist den Vasenmalern in Athen die Verfolgung der Aithra durch Poseidon am wichtigsten (AI1-AI5); schließlich geht aus der Verbindung niemand anderes als der athenische Hauptheros Theseus hervor. Als ihr ikonographisches Erkennungszeichen trägt Aithra einen Kalathos mit sich.

Ab 470 v. Chr. werden die Darstellungen von den Amymonebildern verdrängt. Bei dieser handelt es sich um eine Tochter des Königs Danaos, die beim Wasserholen von Poseidon entdeckt und zu seiner wichtigsten Geliebten in der Vasenmalerei Attikas und Unteritaliens wird. Sie hat auf Bildern stets eine Hydria bei sich, die sowohl die sexuellen Aspekte des Mythos als auch die sexuelle Bereitschaft der Amymone symbolisiert. Die frühesten Bilder von Poseidon und Amymone entsprechen dem konventionellen Verfolgungstypus (AY1-AY4). Zwischen 450 und 440 v. Chr. hören die Verfolgungsbilder in der attischen Vasenmalerei auf. Die meisten gemeinsamen Darstellungen von Poseidon und Amymone gehören interessanterweise in die zweite Hälfte des 5. Jh. v. Chr., orientieren sich aber ab jetzt an einem grundlegend veränderten Bildschema. Die Liebesmächte Aphrodite und Eros wohnen nun häufig dem Geschehen bei (AY5-AY7), durch deren Anwesenheit nicht nur die erotisch-sexuellen Aspekte der Begegnung betont, sondern auch Assoziationen mit etwa zeitgleichen Hochzeitsbildern geweckt werden. Ferner weicht der Verfolgungstypus dem sanften Werben des Poseidon im Zwiegespräch, bei dem auch Satyrn anwesend sind (AY8). Das Satyrspiel Amymone des Aischylos hat wohl die Darstellungen des dadurch aktuell gewordenen Mythos angeregt. Dennoch darf man das Auftreten der Satyrn in späterer Zeit nicht als eine Auswirkung eines Satyrspiels ansehen, sondern eher als die Konsequenz einer an dem jeweiligen Zeitgeschmack orientierten Interessensverschiebung der Vasenmaler, die nun nicht mehr die sexuelle Begierde des Poseidon, sondern eher dessen Rettung der Amymone vor dem Satyr und dessen Werben in oftmals idyllischer Atmosphäre betonen wollen (AY9). Gegen Ende des 5. Jh. v. Chr. geht die Entwicklung dahin, dass die Hochzeitssymbolik zunehmend Einzug in die Amymonebilder hält; die Danaide erscheint als Braut, die Poseidon auf gleicher Ebene gegenübertritt (AY10; AY12).

Der Gott besitzt eine große Menge an von ihm begehrten Frauen, von denen allerdings die attischen Vasenmaler nur ganz wenige konkret zur Darstellung bringen und mit der Auswahl sicherlich eine Aussage über den Gott anstreben. Durch die Gestalt der Aithra wird Poseidons Vaterschaft von Theseus betont. Amymone dagegen ist zum einen der Inbegriff der sexuellen Anspielungen und deshalb für die Wiedergabe im Verfolgungstypus geradezu geschaffen, zum anderen verdeutlicht ihr eng mit der Entstehung einer Quelle verbundener Mythos den Macht- und Wirkungsbereich des Gottes.

#### 2.3.3 Attische Heroen

Die Athener setzen den Gott Poseidon mit diversen attischen Heroen in eine nähere Beziehung, von der wir größtenteils aus der literarischen Überlieferung, weniger jedoch durch Darstellungen in der attischen Bildkunst erfahren. Bei all den im Folgenden behandelten Heroen handelt es sich um schon lange Zeit in Attika heimische und verehrte mythische Gestalten, denen allerdings im 5. Jh. v. Chr. als mythische Stammväter der im Zuge der kleisthenischen Reformen<sup>582</sup> entstandenen Phylen besondere Aufmerksamkeit zukommt.

## 2.3.3.1 Erechtheus

Erechtheus<sup>583</sup> ist nicht nur ein attischer Urkönig<sup>584</sup>, sondern auch ein sehr alter<sup>585</sup> erdgeborener<sup>586</sup> Kultheros der Athener Akropolis, der eventuell anfänglich den Status eines Gottes inne hatte<sup>587</sup>.

<sup>582</sup> Zur kleisthenischen Neuordnung: KRON 1976, 13 Anm. 1.

<sup>583</sup> Ausführliche bibliographische Angaben zu dem Heros Erechtheus bei KRON 1988, 927-928.

<sup>584</sup> Hdt. 8, 44.

<sup>585</sup> Erechtheus findet bereits in den für uns frühesten literarischen Quellen Eingang: Hom. II. 2, 546-551; Hom. Od. 7, 78-81; Hesiod, Merkelbach – West III F 224.

<sup>586</sup> Siehe Hdt. 8, 55; Soph. Ai. 202.

<sup>587</sup> KRON 1988, 925 schlägt vor, die in der Ilias beschriebenen dem Heros geltenden Stier- und Widderopfer als olympische Opfer und damit als Hinweis auf dessen ursprünglichen göttlichen Status aufzufassen.

Dem allgemeinen Konsens zufolge<sup>588</sup> handelt es sich bei Erechtheus und dem ebenfalls in den Schriftquellen<sup>589</sup> mit einer Erdgeburt in Verbindung gebrachten Erichthonios ursprünglich um ein und dieselbe mythische Gestalt; erst in der zweiten Hälfte des 5. Jh. v. Chr. kommt es anlässlich der Verlängerung der attischen Königsliste zu einer Spaltung und dadurch zu einer Umverteilung der Mythen auf die beiden "neu" geschaffenen Figuren<sup>590</sup>. Im Erechtheion auf der Athener Akropolis empfängt Erechtheus nicht nur in der Nordhalle, die als Grabmonument über dessen "Grab" fungiert<sup>591</sup>, kultische Ehren, sondern erhält auch auf dem Altar des Poseidon ein Opfer<sup>592</sup>. Jenes drückt am deutlichsten die enge kultische Verbundenheit zwischen den beiden aus, die wir auch durch den gemeinsamen Priester aus dem Geschlecht der Eteobutaden<sup>593</sup> oder durch Weihinschriften an Poseidon und Erechtheus<sup>594</sup> fassen können und die sicherlich aus der lokalen Nachbarschaft ihrer Kulte resultiert; der Heros ist dabei nicht als Epiklese, sondern als Kultgenosse des Poseidon zu verstehen<sup>595</sup>, der zunehmend von dem mächtigeren Gott überlagert und verdrängt wird. Der Mythos aber berichtet von feindlichen Beziehungen zwischen Erechtheus und Poseidon, die auf den sog. Eleusinischen Krieg zurückzuführen sind, eine Erinnerung an historische Konflikte der Frühzeit und gewissermaßen eine Wiederholung des Wettstreits von Athena und Poseidon um den Besitz von Attika<sup>596</sup>. In diesem zieht nämlich Erechtheus als Vertreter Athens gegen einen Sohn bzw. Nachkommen des Poseidon, meist Eumolpos<sup>597</sup>, in den Kampf und tötet diesen<sup>598</sup>. Aus Rache wird jener durch den Schlag des poseidonischen Dreizacks<sup>599</sup>

\_

Erechtheus gilt als Sohn des Erichthonios (Eur. Ion 267. 1007; Nonn. 13, 171f.) bzw. des Pandion (Paus. 1, 5, 3; Hyg. fab. 48; Marm. Par. 28ff.), als Vater einer zahlreichen Kinderschar (Apollod. 3, 15, 1; Hyg. fab. 253) und vor allem als Vertreter Athens im sog. eleusinischen Krieg (Thuk. 2, 15, 1).

Ausnahmen bilden WÜST 1954, 498; BROMMER 1957, 157-158. 160-161.

<sup>&</sup>lt;sup>589</sup> Harp. s. v. Αύτόχθονες; Danais fr. 2 K; Pind. fr. 253 Sn-M.

Auf Erichthonios wird in den meisten Fällen die Erdgeburt (s. o.) und die Einführung der Panathenäen (Hellanikos FGrH 323a F 2; Androtion FGrH 324 F 2; Marm. Par. A10) bezogen.

Laut Kron 1976, 44-48 verweisen die Felsmale in der Nordhalle auf den Tod des Erechtheus und auch die altertümlichen Breiopfer, die dort von einem gewissen Thyechoos auf einem bothrosartigen Altar dargebracht werden (vgl. IG I² 372), gelten dem Erechtheus.

Da Paus. 1, 26, 5 keine näheren Angaben zu der Art des Opfers macht, schlägt Kron 1976, 51f. recht überzeugend ein Stier- und/oder Widderopfer für Erechtheus vor.

<sup>&</sup>lt;sup>593</sup> [Plut.] mor. 841B, 843 A-C; Harpok. s.v. Έτεοβουτάδαι.

Vgl. IG I<sup>2</sup> 580; IG II<sup>2</sup> 1146; IG II<sup>2</sup> 5058.

<sup>&</sup>lt;sup>595</sup> Kron 1976, 48-49.

<sup>&</sup>lt;sup>596</sup> Kron 1988, 924. 926.

Von Eumolpos sprechen Thuk. 2, 15, 1; Plat. Mx. 239b; Isokr. 4, 68; 12, 193; Demosth. 60, 8, 1391; Hyg. fab. 46. Paus. 1, 5, 2 bezeichnet hingegen Immarados und And. 1, 62 Phorbas als Gegner des Erechtheus.

Apollod. 3, 15, 4. Erstaunlicherweise lässt sich der in der Literatur so gefeierte patriotische Kampf des Erechtheus gegen einen Abkömmling des Poseidon in der Vasenmalerei kaum nachweisen. Paus. 1, 27, 4 erwähnt nur eine Bronzegruppe auf der Athener Akropolis, die den Kampf zwischen Eumolpos und Erechtheus zeigt.

<sup>&</sup>lt;sup>599</sup> Eur. Ion 281-283.

oder durch den Blitz des Zeus auf Bitten des Poseidon<sup>600</sup> getötet und in ein  $\chi$ á $\sigma$ µ $\alpha$  gebannt. Auf die Stelle verweisen wohl noch die Felsmale unter dem Fußboden der Nordhalle des Erechtheions; schließlich ist uns im *Erechtheus* des Euripides<sup>601</sup> der Befehl der Athena überliefert, Erechtheus an der Stelle seines Todes einen Sekos mit Mauern zu errichten und ihn dort in kultischer Versöhnung gemeinsam mit Poseidon zu verehren.

In der attischen Bildkunst findet die enge kultische Verbundenheit zwischen den beiden kaum Niederschlag. Es ist ein einziges Vasenbild AH1 (gegen Ende des 5. Jh. v. Chr. 602) erhalten, das Poseidon bei der Geburt des Erichthonios zeigt (Taf. XXI, 3). Das Bildthema gibt den zentralen Mythos des Heros wieder und ist im 5. Jh. v. Chr. nicht nur in der Kunst von Athen als Zeugnis und Symbol für den attischen Anspruch auf Autochthonie<sup>603</sup>, sondern auch auf außerattischen Darstellungen weit verbreitet<sup>604</sup>. Seit dem Ende des ersten Viertels des 5. Jh. v. Chr. folgt es einem festen ikonographischen Schema, das den Moment der Übergabe des Kindes von der nur mit dem Oberkörper aus ihrem Element auftauchenden Erdgöttin Ge an die mütterlich liebevoll herabgeneigte Athena zeigt. Eine davon abweichende eigenwillige Version gibt der besagte Kelchkrater in Adolphseck wieder. Im Zentrum des oberen Bildes stehen sich der schlangenleibige Kekrops und Athena zu beiden Seiten eines Baumes gegenüber, der überzeugend als der heilige Ölbaum von der Akropolis gedeutet wird<sup>605</sup> und unter dem sich die mit einem Tuch<sup>606</sup> verhängte kiste mit dem kleinen Erichthonios befindet. Beide halten für die Begrüßungsspende des neugeborenen Heros Opferschalen in den Händen. Hinter Kekrops sind drei weibliche Figuren dargestellt, bei denen es sich am wahrscheinlichsten um die drei Kekropstöchter<sup>607</sup> handelt, auf deren tragische Verknüpfung mit dem Erichthoniosmythos hier angespielt wird<sup>608</sup>. In der weiblichen Gestalt im Rücken der Athena hat man eine Gehilfin oder gar die Wagenlenkerin<sup>609</sup> der Göttin erkennen wollen. Hinter ihr in der Henkelzone befinden sich Hermes und der gelagerte Hephaistos, dessen Anwesenheit als Vater des Erichthonios nicht weiter überrascht<sup>610</sup>. Am

<sup>600</sup> Hyg. fab. 46.

Eur. Erechtheus frg. 65, 90-94 Austin. Zur Überlieferung des Theaterstücks: AUSTIN 1968, 22-40.

<sup>602</sup> So Kron 1988, 930.

Kron 1988, 925. Siehe hierzu auch Parker 1987, 193-198; Shapiro 1995, 133-151.

Zu den außerattischen Darstellungen: KRON 1988, 931-932.

So Kron 1976, 61. Brommer 1956, 33 und Metzger 1957, 237 wollen einen Lorbeerbaum erkennen. Simon 1959, 50f. sieht hier ein rituelles Tuch, das zum Mysterium des Erichthonios gehört. Reeder

<sup>1996</sup>d, 265 geht m. E. zu weit, wenn sie behauptet, dass das an zentraler Stelle drapierte Stück Stoff ein Verweis auf die Webkunst darstellt, "die ja von Athena erfunden wurde, und die sie dem athenischen Volk schenken wird".

Das hat Brommer 1956, 33 sehr überzeugend dargelegt.

<sup>608</sup> KRON 1976, 61.

BROMMER 1956, 34; KRON 1976, 61.

Siehe hierzu die mythische Überlieferung bei Eur. fr. 925 Nauck²; Amelesagoras FGrH 330 F 1; Callim. Hekale fr. 260.19f. Pf.; Apollod. 3, 14, 6.

rechten unteren Bildrand lagert schließlich Poseidon bekränzt auf einer Kline, den Dreizack an seine Schulter gelehnt und von einem Eroten, der ihm eine Platte mit Weintrauben reicht, bedient. Er hat den linken Ellenbogen auf ein Kissen gestützt und schaut interessiert nach oben zu Athena und Kekrops. Ihm gegenüber am linken Bildrand sitzt eine bärtige szeptertragende Gestalt, für den einerseits eine Benennung als Erechtheus<sup>611</sup>, andererseits als Zeus<sup>612</sup> vorgeschlagen wird, wovon mir letzterer Gedanke sehr viel überzeugender erscheint. Zwischen den beiden Gottheiten befinden sich noch zwei schwer deutbare kleine Mädchen<sup>613</sup>. Wie Kron treffend formuliert, ist auf dem vielleicht durch das Theater beeinflussten<sup>614</sup> Vasenbild "nicht die Übergabe des Kindes dargestellt, sondern die feierliche Begrüßung des neugeborenen attischen Heros durch attische Götter und Heroen, die mit ihm im Erechtheionkult vereint waren"<sup>615</sup>. Die Geburt des Heros ist zu einem gleichsam olympischen Ereignis geworden.

## 2.3.3.2 *Kekrops*

Kekrops<sup>616</sup> stellt auch ein autochthones attisches Urwesen dar, das für hohes Alter steht und dessen urtümlicher Charakter besonders in seiner Mischgestalt zum Ausdruck kommt<sup>617</sup>. Seit Hellanikos<sup>618</sup> gilt der Heros als erster König von Athen, dem verschiedene zivilisatorische und kultische Errungenschaften zugeschrieben werden<sup>619</sup>.

Eine Brücke zwischen Kekrops und Poseidon wird insofern geschlagen, dass auch der Heros eine Kultstätte im Erechtheion auf der Athener Akropolis besitzt; es handelt sich hierbei um dessen Grab, das man an der Südwestecke des Tempels lokalisiert<sup>620</sup>. Ferner fungiert Kekrops einer weit verbreiteten Tradition zufolge<sup>621</sup> im Wettstreit der Athena und des Poseidon um den Besitz von Attika als Schiedsrichter oder zumindest als Zeuge. Die literarische Überlieferung ist aber uneins und vergibt das Amt des Richters auch an die zwölf

Vgl. Brommer 1956, 34.

Vgl. Kron 1976, 63; Simon – Hirmer 1976, 152-153; Shapiro 1995, 139f.

SIMON 1976, 153 sieht in den beiden Arrephoren.

So eine Vermutung von BROMMER 1956, 34-35.

<sup>615</sup> KRON 1988, 944.

Siehe die erst kürzlich erschienene, sehr ausführliche Behandlung des Heros von GOURMELEN 2004.

Die literarischen Quellen bezeichnen Kekrops fast immer als διφυής: Eur. Ion 1163-1164; Aristoph. Vesp. 438; Eupolis PCG V frg. 159. Spätere Quellen (Philochoros FGrH 328 F 93; Plut. de sera 551 e-f) versuchen die Doppelnatur des Kekrops unter einem rationalistischen Blickwinkel zu erklären. Auch die Bildkunst gibt ihn einerseits als schlangenleibiges Mischwesen, andererseits als rein menschlich gebildeten König wieder.

Hellanikos FGrHist 329a F 38-49. Als erster König von Athen erscheint er auch im Marmor Parium FGrHist 239 A und bei Apollod. 3, 14, 1.

Siehe hierzu das Quellenmaterial bei EITREM 1922, 123-125; KASPER – KRAUSKOPF 1992, 1084.

Grundlegendes zum Kekropion bei KRON 1976, 87-88 (mit weiterführender Literatur) und Näheres zur epigraphischen und literarischen Evidenz bei KASPAR – KRAUSKOPF 1992, 1084.

Vgl. Xen. mem. 3, 5, 10; Kall. Iambi 4.194.69; Nonn. Dion. 36.126; Aug. civ. 18,9.

Götter<sup>622</sup>, an Zeus<sup>623</sup> oder an anonyme frühe Könige von Athen<sup>624</sup>. Kron bevorzugt die Kekrops-Version mit dem berechtigten Hinweis, dass der Schiedsspruch auch in vergleichbaren göttlichen Auseinandersetzungen um den Besitz einer griechischen Landschaft den jeweiligen Urwesen und Landeskönigen überlassen wird<sup>625</sup>. Hinsichtlich der Beweggründe des Kekrops für die Entscheidung zugunsten der Athena erfahren wir aus der antiken Literatur, dass der Heros entschied, dass es salziges Wasser überall gäbe, wo man nur vom Festland aus hinblicke, der Ölbaum aber einzig dort in Attika entsprossen sei<sup>626</sup>. Ich möchte mich mit der problematischen Überlieferungssituation des Mythos genauer bei der Besprechung des Westgiebels des Parthenon befassen (Vgl. Kap. 3.1.4.3) und dort auch auf die attischen Vasenbilder (Vgl. S1; S2 und Taf. XXII, 1. 2) eingehen, die den Mythos thematisieren und bisweilen auch Kekrops berücksichtigen.

Der Wettstreit um Attika ist aber nicht das einzige Bildthema, das die Urzeit Athens tangiert und bei dem Kekrops und Poseidon gemeinsam auftreten. Auf AH1 (Taf. XXI, 3) wohnen die beiden der Geburt des Erichthonios bei. An dem Ereignis nimmt Kekrops mehrmals auf attischen Vasenbildern<sup>627</sup> teil, die ihn meist als Zuschauer oder Zeuge und stets mischleibig gebildet zeigen<sup>628</sup>. Durch seine Anwesenheit wird zunächst der Ort des Geschehens auf Attika oder sogar auf die Athener Akropolis festgelegt, ferner seine eigene Geburt aus der Erde betont und nicht zuletzt auf die enge Verbindung der beiden Heroen durch die Nähe ihrer Kultstätten auf den Burgberg von Athen hingewiesen<sup>629</sup>. AH1 lässt keinen näheren Schluss darüber zu, wie die Athener die Beziehung zwischen Kekrops und Poseidon sehen; sie wohnen beide der Geburt eines Heros bei, mit dem sie auf ganz unterschiedliche Art und Weise verbunden sind.

Zudem soll noch AH2, zwei Gefäßfragmente des Sophilos (um 580 v. Chr. 630), diskutiert werden (Taf. XXI, 2). Während Beazley die beiden Bruchstücke noch zwei verschiedenen Gefäßen zuordnet, zeigt Bakir überzeugend, dass sie beide demselben Gefäß angehören 631. Am linken Rand des ersten Fragments befindet sich ein Pferdekopf, an dem entlang der Name

Apollod. 3, 14, 1; Ov. met. 6, 72.

<sup>623</sup> Hygin. fab. 164.

Plut. Them. 19, 3.

KRON 1976, 96. Man denke an den Streit zwischen Hera und Poseidon um Argos, bei dem als Richter der dortige Urmensch Phoroneus und die dortigen Flussgötter fungieren (Paus. 2, 15, 5), oder an den Kampf des Helios und des Poseidon um Korinth, über dessen Ausgang das Urwesen Briareos urteilt (Paus. 2, 1, 6)

<sup>626</sup> Hom. II. 17, 54; Hdt. 5, 82. Vgl. dazu Kerényi 1959, 212.

Siehe Auflistung bei KASPAR – KRAUSKOPF 1992, 1085-1086.

<sup>628</sup> KRON 1976, 90-91.

<sup>629</sup> KRON 1976, 92.

<sup>630</sup> So KASPAR – KRAUSKOPF 1992, 1085.

BEAZLEY 1956, 40 Nr. 17; BAKIR 1981, 26.

ΠΟΣΕΙΔΟΝ geschrieben steht; vor diesem erkennt man noch den Kopf und die Brust einer bekleideten bärtigen Gestalt und den Kopf einer Frau. Eine Interpretation des Paares als Poseidon und Amphitrite ist vertretbar, auch wenn Shapiro zu Recht einwirft, dass sich die Aufschrift auch auf eine nun verlorene Figur beziehen kann, die sich parallel zu dem Pferd befindet<sup>632</sup>. Das zweite Bruchstück zeigt am linken Bildrand einen kleinen Teil eines Kerykeions, das auf die Anwesenheit des Hermes hindeutet. Es folgen zwei Seite an Seite stehende Frauen, von denen eine mittels einer Beischrift als Pandrosos bezeichnet wird. Dahinter ist der Oberkörper und Kopf eines bärtigen Mannes mit einem Szepter in der Hand erkennbar. Bakir macht berechtigt darauf aufmerksam, dass die Szene trotz der auffälligen Anordnung keine Prozession<sup>633</sup> wiedergibt - die beiden Figurengruppen sind einander gegenüber gestellt und blicken sich vermutlich an<sup>634</sup>. Die Beischrift Pandrosos weist nicht nur auf ein lokalattisches Thema hin, sondern legt auch eine Identifizierung der zweiten Frau als Herse oder Aglauros<sup>635</sup> und des bärtigen Mannes als Kekrops<sup>636</sup> nahe. Die Gegenwart des Hermes erinnert in Verbindung mit Pandrosos an den Mythos, in dem sich der Gott in eine der Töchter des Kekrops verliebt und mit ihr den Stammvater der Keryken zeugt<sup>637</sup>. Kron hält die Deutung für kaum möglich, da "das Fragment [...] nichts Erzählendes an sich hat, sondern eher wie ein Ausschnitt aus einem langen Götterzug wirkt", und Shapiro fügt hinzu, dass eine Liebesverfolgung zu einem so frühen Zeitpunkt undenkbar ist<sup>638</sup>. Dennoch hält er die Nebeneinanderstellung der Figuren für signifikant: Fügt man nämlich das Fragment mit Poseidon hinzu, scheint die Szene an der Nordseite der Athener Akropolis lokalisiert zu sein<sup>639</sup>, wo sich die Kultstätten der dargestellten mythischen Gestalten befinden<sup>640</sup>. Folglich liefert das nicht-narrative Vasenbild neben einem Beweis für das hohe Alter des Kults des Kekrops und seiner Töchter die interessante Erkenntnis, dass die Präsenz des Poseidon auf der Athener Akropolis kein spätes Phänomen<sup>641</sup> ist, sondern bereits in der früharchaischen Zeit vollzogen wird<sup>642</sup>.

<sup>632</sup> SHAPIRO 1989, 105.

Der Meinung sind KASPAR – KRAUSKOPF 1992, 1090 und KRON 1976, 90.

BAKIR 1981, 27; SHAPIRO 1989, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>635</sup> So Kron 1976, 90; Shapiro 1989, 105.

So Beazley 1956, 40 Nr. 17; Kron 1976, 90; Shapiro 1989, 105.

Ob Kekrops anthropomorph oder schlangenleibig zu ergänzen ist, lässt sich aus dem Erhaltenen nicht erschließen. Es sind laut KASPAR – KRAUSKOPF 1992, 1090 beide Gestalten möglich.

<sup>637</sup> Kron 1976, 90; Shapiro 1989, 105.

KRON 1976, 90 Anm. 407; SHAPIRO 1989, 105.

SHAPIRO 1989, 105. Weder Kron 1976, 90 noch KASPAR – KRAUSKOPF 1992, 1090 nehmen das zweite Fragment in ihre Überlegungen mit auf.

Siehe Paus. 1, 27, 2 und WYCHERLEY 1978, 150.

Der Auffassung sind JEFFERY 1988, 124-126; BINDER 1984, 21.

<sup>642</sup> So Shapiro 1989, 105.

#### 2.3.3.3 *Pandion*

Pandion setzen die Athener mit dem Gott Poseidon eher indirekt in Beziehung. Der im Mythos nur schwer fassbare Heros besitzt sowohl in Megara<sup>643</sup> als auch in Athen<sup>644</sup> kultische Wurzeln und zählt zu den vier attischen Urkönigen<sup>645</sup>. Ab dem 4. Jh. v. Chr. taucht er aus synchronistischen Gründen doppelt in der attischen Königsliste auf<sup>646</sup>.

Der ältere Pandion gilt als Nachfolger und Sohn des Erichthonios<sup>647</sup> und verfügt über einige Berührungspunkte mit Poseidon. Zum einen ist der schriftlichen Überlieferung zufolge<sup>648</sup> Zeuxippe, die Tochter des attischen Flussgottes Eridanos, seine Frau, die als Najade ihrem Wesen nach gut zu Poseidon passt und "deren [pferdeähnlicher] Name schon ihre poseidonische Natur verrät"<sup>649</sup>. Zum anderen stellt nicht nur sein Sohn Erechtheus<sup>650</sup>, wie bereits dargelegt, einen engen Bezug zu dem Gott her, sondern auch dessen Zwillingsbruder Butes<sup>651</sup>. Letztgenannter gilt nämlich auch als ein Sohn des Poseidon<sup>652</sup> und ferner als Stammvater der Eteobutaden, eines der ältesten und prestigeträchtigsten Adelsgeschlechter Athens, die die erblichen Priesterämter für Athena Polias und Poseidon-Erechtheus besetzen<sup>653</sup>.

Aber auch die Gestalt des jüngeren Pandion birgt einen Hinweis auf Poseidon in sich, wird doch der Heros von den Schriftquellen<sup>654</sup> als Erzeuger des Aigeus bezeichnet, dem sterblichen Vater des Theseus<sup>655</sup>. Pandion ist folglich der Großvater des athenischen Hauptheros und daher auch mit Poseidon, dem göttlichen Vater des Theseus, in gewisser Weise verbunden. Es verwundert nicht, dass der Heros gelegentlich auf attischen Vasenbildern den Taten seines Enkels als Zuschauer beiwohnt, aber eben nie mit Poseidon gemeinsam<sup>656</sup>. An dieser Stelle sei aber betont, dass Pandion grundsätzlich selten in der attischen Bildkunst thematisiert wird, da er einen sehr alten Heros darstellt, der nicht im Mythos, sondern im Kult - er ist der

: 1

Laut Paus. 1, 5, 3. 1, 41, 6 befindet sich in Megara das Grab des Pandion auf einer Klippe an der Küste im Heiligtum der Athena Aithyia und im Norden der Stadt das Heroon des Pandion.

Zur Lokalisierung des Pandionheiligtums: Paus. 1, 5, 4 und KRON 1976, 109-111. Die Frage, ob Pandion ein ursprünglich in Athen oder in Megara beheimateter Heros ist, will ich im Rahmen dieser Arbeit nicht diskutieren und verweise auf KRON 1976, 106-113.

Hdt. 8, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>646</sup> Kron 1976, 106.

<sup>647</sup> Marm. Par. A 11; Apollod. 3, 14, 6.

<sup>648</sup> Apollod. 3, 14, 8.

SIMON 1997a, 486; WERNICKE 1899, 1081.

Paus. 1, 5, 3; Hyg., fab. 46; Eust. Il. 281, 36, Marm. Par. A 15.

<sup>&</sup>lt;sup>651</sup> Apollod. 3, 14, 8; Steph. Byz. s. Βουτάδαι.

Hesiod, fr. 223 Merkelbach – West.

Zu dem Priestergeschlecht: DAVIES 1971, 169f.; PARKER 1996, 290-294.

Apollod. 3, 15, 5; Paus. 1, 5, 3.

<sup>655</sup> Hom. Il. 1, 265.

TT3 wird bereits im Kontext mit Kap. 2.1.7.3 diskutiert. Ein Vasenbild einer Schale in Ferrara (Museo Nazionale 44885 (T 18 CVP): ARV<sup>2</sup> 882. 35; Para 428, 35; ALFIERI – ARIAS – HIRMER 1958, Abb. 28) zeigt, wie Theseus nach seinem erfolgreichen Kampf gegen den marathonischen Stier von seinem Großvater Pandion und seinem Vater Aigeus begrüßt wird, so KRON 1976, 114-116.

einzigste Phylenheros, den wir definitiv mit einem öffentlichen Fest, den *Pandien*, in Verbindung bringen können<sup>657</sup> - eine tragende Rolle übernimmt<sup>658</sup>.

## 2.3.3.4 Aigeus

Aigeus gilt als Sohn des Pandion<sup>659</sup> und als der letzte der vier attischen Urkönige, die Herodot uns nennt<sup>660</sup>. Obwohl es sich bei dem Heros sicherlich um eine alte mythische Gestalt handelt, schenken ihm die Athener nicht so sehr um seiner selbst willen in Literatur und Bildkunst große Beachtung, sondern vor allem wegen seines Sohnes, dem athenischen Hauptheros Theseus<sup>661</sup>. Dieser ist auch das Bindeglied zwischen Aigeus und Poseidon, da beide von den Schriftquellen<sup>662</sup> als Vater des Helden angesprochen werden.

Es handelt sich um eine komplexe Doppelüberlieferung, die Wissenschaftler auf zwei Weisen zu erklären versuchen. Der erste Ansatz<sup>663</sup> geht von der ursprünglichen Identität des Poseidon und des Aigeus aus, wobei letzterer eine landschaftsgebundene Hypostase des Gottes verkörpert, die später nach Poseidon umbenannt wird. Die Hypothese basiert hauptsächlich auf ethymologischen Untersuchungen, deren Ergebnisse Kron m. E. überzeugend widerlegt<sup>664</sup>. Sie schließt sich dem Erklärungsmodell von Herter<sup>665</sup> an, der in der Doppelüberlieferung des Theseusvaters das Überbleibsel zwei gesonderter Traditionen sieht: Die eine stammt aus Troizen, das den Glauben an die Vaterschaft des Poseidon lebendig hält und bekanntlich zu allen Zeiten als Geburtsort des Theseus feststeht, die andere wird mit Athen in Verbindung gebracht, wo Aigeus als einheimischer Heros und attischer Urkönig gilt und somit den Vorzug in der Vaterfrage erhält. Kron betrachtet zu Recht letzt genannte Beobachtung als einen möglichen Grund für die seltene Anwesenheit des Poseidon bei Theseustaten auf attischen Gefäßen<sup>666</sup>.

Dennoch ist das Vasenbild TT2 (Taf. XI, 2) überliefert, das sowohl Aigeus als auch Poseidon beim Kampf ihres Sohnes mit dem marathonischen Stier zeigt. Aigeus tritt hier

Zum Pandienfest: KRON 1976, 111-113.

<sup>658</sup> KRON 1976, 112-113.

Siehe Apollod. 3, 15, 5; Harpokr. s. Αίγεῖδαι; Steph. Byz. s. Αίγηίς; Schol. Eur. Hipp. 24. Aber nicht nur Pandion wird als sein Vater genannt, siehe dazu die Quellensammlung bei WERNICKE 1894, 952.

<sup>660</sup> Hdt. 8, 44.

<sup>661</sup> KRON 1976, 120.

Sohn des Aigeus: Hom. Il. 1, 265; Plut. Thes. 4, 6; Hyg. fab. 14. Sohn des Poseidon: Eur. Hipp. 46.

Den Ansatz vertreten WERNICKE 1894, 955 f.; TOEPFFER 1889, 254; RADERMACHER 1968, 265-268.

KRON 1976, 122-123 legt dar, dass Poseidon bereits in der Ägäis der griechischen Vorzeit ein mächtiger, unter dem Namen verehrter Gott ist. Des Weiteren erlaubt "die ethymologische Ähnlichkeit von "Aigeus" mit einer Reihe von alten Worten des Stammes αίγ-, die in Beziehung zum Meer, zu Poseidon und dessen Kult stehen", keinen Rückschluss auf eine Verbindung von Aigeus und Poseidon, da über die Bedeutung des Wortstammes keine Klarheit herrscht. Schließlich stellt der Todessprung des Aigeus in das nach ihm benannte Meer eine späte aitiologische Erfindung dar.

<sup>665</sup> HERTER 1973, 1053.

<sup>666</sup> KRON 1976, 123 Anm. 561.

nicht nur "als Vater des Helden und zugleich als König des Landes, das von dem Stier verwüstet wurde", auf, sondern ist auch durch den Stier, der letztlich "dem Apollon Delphinios, zu dem Aigeus auch sonst in Mythos und Kult enge Beziehungen hatte", geopfert wird, eng mit dem Theseusabenteuer verbunden<sup>667</sup>; es ist die einzige Tat, bei der er sicher als Zuschauer zu benennen ist<sup>668</sup>. Auf die Darstellung des Poseidon auf TT2 wird bereits an anderer Stelle näher eingegangen (Vgl. Kap. 2.1.7.3): Er beobachtet lediglich aus weiter Ferne gemeinsam mit seiner Gattin das Geschehen. Aigeus dagegen befindet sich direkt oberhalb von dem sich nach vollbrachter Tat ausruhenden Theseus, und zwar bekränzt mit weißem Haar und auf einem Klappstuhl mit einem Szepter in der linken Hand sitzend. An seine Schulter lehnt sich eine orientalisch gekleidete weibliche Gestalt, in der man nur seine Frau Medea, die "treibende Kraft hinter den verschiedenen Anschlägen auf das Leben des Theseus", sehen kann<sup>669</sup>.

Auf TP5 (Taf. XIII, 3) begegnen sich Aigeus, Poseidon und Theseus in einer signifikant gestalteten Szene (Vgl. Kap. 2.1.8.4). Der Maler hat mit dem Bild, das den Heros zwischen seinem sterblichen und seinem göttlichen Vater zeigt, versucht, "dem Beschauer die klarzumachen" Ambivalenz der Theseusherkunft und ferner auf die innere Zusammengehörigkeit der dargestellten Personen hinzuweisen<sup>670</sup>. Kron zufolgte stellt die Szene "keine mythisch genau fixierte oder fixierbare Situation [...] [dar], sondern ist als Versuch einer Zusammenschau widerstreitender Traditionen im Sinn einer höheren Wirklichkeit zu verstehen"<sup>671</sup>.

### 2.3.3.5 Hippothoon

Bei Hippothoon handelt es sich um einen sehr alten tief in Eleusis verwurzelten Lokalund Kultheros<sup>672</sup>. Er gilt als Sohn des Poseidon und der Alope<sup>673</sup>.

Dem weit verbreiteten Mythos zufolge<sup>674</sup> hatte ihn Alope, die Tochter des Kerkyon von Eleusis, heimlich geboren und aus Furcht vor ihrem Vater ausgesetzt; von nun an säugt eine Stute, die Poseidon geschickt hat, ungeachtet diverser Hinderungsversuche den kleinen Hippothoon immer wieder, worin Hirten das Walten der Götter erkennen und den Knaben

-

KRON 1976, 128 und 1986, 364.

Siehe Zusammenstellung der Vasenbilder bei KRON 1986, 360-361.

<sup>&</sup>lt;sup>669</sup> Kron 1976, 132.

<sup>&</sup>lt;sup>670</sup> Kron 1976, 135f.

<sup>&</sup>lt;sup>671</sup> Kron 1986, 365.

Kron, 1990, 468. Hippothoon scheint sogar mit einem recht hohem Aufwand an dem Opfer des Mysterienkultes beteiligt gewesen zu sein, vgl. IG II<sup>2</sup> 1672, 290f.

Hyg. fab. 187; Paus. 1, 5, 2. 1, 39, 3.

Chorilos TrGFI 2 F 1; Pherekyd. FGrH 3 F 147; Hellanikos FGrH 323a F 6; Hyg. fab. 187. 242. 252. Der Alopemythos ist darüber hinaus auch im attischen Drama sehr beliebt, siehe beispielsweise das Satyrspiel *Kerkyon* des Aischylos (TrGF III p. 223) oder die *Alope* des Euripides (TGF² frg. 105-113).

aufziehen. Nachdem Theseus Kerkyon getötet hat, übergibt er seinem Stiefbruder die Herrschaft über Eleusis und Poseidon verwandelt Alope in eine Quelle. Gemäß einer anderen Version<sup>675</sup> ist Theseus selbst der Vater des Hippothoon. Kron legt aber überzeugend dar, dass es sich bei der Variante um eine politisch-tendenziöse Erfindung handelt, um die athenische Vorherrschaft über Eleusis zu rechtfertigen<sup>676</sup>. Ferner ist die Stute, die den kleinen Hippothoon säugt, ein ganz deutlicher Hinweis auf Poseidon<sup>677</sup>, der bekanntlich ein besonderes Verhältnis zu Pferden pflegt<sup>678</sup>.

Hippothoon verkörpert einen Phylenheros, der in einem größeren Maße als viele der anderen Eponyme eine deutlich politische Botschaft transportiert. Sowohl seine tiefe Verbundenheit mit Eleusis als auch sein Kult, der nicht wie üblich in einem demokratischen Losamt organisiert ist, sondern ein gentiles Priesteramt bleibt<sup>679</sup>, legen den Verdacht nahe, dass Hippothoon deshalb unter die Phylenheroen aufgenommen wird, um das widerspenstige Eleusis fest und dauerhaft an Athen zu binden. Trotz der enorm wichtigen politischen Funktion berücksichtigt die attische Bildkunst den Heros kaum<sup>680</sup> und stellt ihn auch kein einziges Mal auf den erhaltenen Bildern gemeinsam mit seinem Vater Poseidon dar. Dennoch wird durch das nahe verwandtschaftliche Verhältnis einmal mehr die enge Verbindung des Gottes zu Eleusis<sup>681</sup> zum Ausdruck gebracht. Dort teilt sich Poseidon bekanntlich einen Tempel mit Artemis unter dem Epitheton Pater<sup>682</sup> und ein weiterer Sohn von ihm, Eumolpos<sup>683</sup>, gilt als Stammvater des dort ansässigen Priestergeschlechtes der Eumolpiden.

# 2.3.3.6 Interpretation

Im Folgenden möchte ich untersuchen, welche Aspekte der fünf Heroen für eine Verbindung mit Poseidon in den Augen der Athener ausschlaggebend sind und welche Schlussfolgerungen man daraus für die Wahrnehmung des Gottes in Attika ziehen kann.

Es fällt zunächst auf, dass sich unter den ausgewählten Heroen die vier attischen Urkönige befinden, die bei Herodot überliefert sind und zu den ältesten attischen Kultheroen überhaupt zählen. Des Weiteren steht Poseidon vornehmlich mit den Heroen in einer näheren

<sup>&</sup>lt;sup>675</sup> Istros FGrH 334 F 10; Plut. Thes. 29.

Siehe mehr dazu bei Kron 1976, 179-180.

Laut Apollod. 1, 90-92 werden auch die Poseidonsöhne Pelias und Neleus von einer Stute genährt.

Zu Poseidon Hippios: SIEWERT 1979; JANKO 1980; SHAPIRO 1989, 108-111.

<sup>679</sup> KRON 1976, 181f.

Im zweiten Viertel des 5. Jh. v. Chr. wohnt Hippothoon gelegentlich im eleusinischen Kreis der Aussendung des Triptolemos bei (siehe Liste bei KRON 1990, 470-471), während dagegen seit dem 4. Jh. v. Chr. vor allem das Motiv seiner wunderbaren Kindheit Gestaltung findet (siehe Liste bei KRON 1990, 469-470). Er entwickelt dabei allerdings keine feste eigene Ikonographie.

Vgl. dazu auch SPEATH 1991, 340-341.

Siehe dazu Paus. 1, 38, 6; Eust. II. 9, 530; IG II<sup>2</sup> 1299; IG I<sup>2</sup> 5. Siehe auch PARKER 2005, 417.

SPEATH 1991, 354-355 geht hier näher auf die Verbindung zwischen Poseidon und Eumolpos ein.

Beziehung, die ein Heiligtum auf der Athener Akropolis oder sogar im Erechtheion in unmittelbarer Nähe zu seinem eigenen Kultplatz besitzen. Man denke an Kekrops, den Schiedsrichter im Kampf der Athena und des Poseidon um Attika, und vor allem an Erechtheus, den einzigen Heros, zu dem Poseidon eine kultische Beziehung und zwar im Erechtheion selbst pflegt. Die signifikante Verbindung mit der athenischen Urzeit betont die feste Verankerung des Poseidon in der attischen Landschaft und verweist auf dessen alte kultische Wurzeln in Attika und speziell auf der Akropolis von Athen. Aber auch die beiden anderen Urkönige Pandion und Aigeus, die nicht direkt mit Poseidon oder dessen Kultplatz auf dem Athener Burgberg verbunden sind, stellen mittels diverser "Familienmitglieder" einen Bezug zu dem Gott her, wobei vornehmlich der athenische Heros Theseus als Bindemittel dient. Den einzigen Heros, der nicht über einen Kultplatz oder Repräsentanten der Polis Athen mit Poseidon verbunden wird, ist Hippothoon; dieser steht mit jenem in einer direkten verwandtschaftlichen Beziehung und verweist als tief in Eleusis verwurzelter Lokalheros einmal mehr auf die enge Verbindung zwischen dem Ort und Poseidon.

Die ausgewählten Heroen heben folglich nicht nur die tiefe kultische Verwurzelung des Gottes in der attischen Landschaft hervor, sondern spielen auch auf die verschiedenen Aspekte des Poseidon in Attika an, die ihn als Vater des athenischen Hauptheros, als in Eleusis verehrte und seit alters her auf der Athener Akropolis ansässige Gottheit zeigen.

### 2.3.3.7 Zusammenfassung

Zu einigen attischen Heroen setzen die Athener Poseidon in eine nähere Beziehung.

Zu Erechtheus, einem attischen Urkönig und sehr alten erdgeborenen Kultheros der Athener Akropolis, wird der Gott in ein vielschichtiges Verhältnis gesetzt. Einerseits sind die beiden wichtige Protagonisten im sog. Eleusinischen Krieg, der den Tod des Erechtheus durch das Wirken des Poseidon zur Folge hat, andererseits eng miteinander verbundene Kultgenossen im Erechtheion. Kekrops, der erste König von Athen und Sinnbild für das Uralte, geht trotz seiner Verehrungsstätte im Erechtheion keine nähere kultische, aber stattdessen eine im Mythos begründete Verbindung mit Poseidon ein; schließlich erscheint er in den Schriftquellen, in der attischen Vasenmalerei und Bauplastik als Schiedsrichter im Wettstreit um Attika, in dem Athena und Poseidon als Kontrahenten auftreten. Ein Bezug zwischen dem Heros Pandion und dem Gott wird nur indirekt mittels seiner Gattin Zeuxippe und seiner Söhne hergestellt. Zu letzteren gehört auch Aigeus, ein weiterer Heros, dessen Bindeglied zu Poseidon Theseus darstellt, der als ihr beider Sohn gilt. Die Vaterschaftsfrage des athenischen Haupthelden greift eine komplizierte Doppelüberlieferung auf, die auf zwei

verschieden überlieferte Traditionen zurückgeht. Der Heros Hippothoon ist dagegen eindeutig als Sohn des Poseidon bezeugt und liefert als alter eleusinischer Lokal- und Kultheros ein weiteres Indiz für die feste und enge Bindung des Gottes an Eleusis.

Zusammenfassend betrachtet schärfen die fünf Heroen das Bild des Poseidon in Attika. Sie sind nicht als Beweis, sondern als eine Art Fingerzeig auf die alte kultische Verwurzelung des Gottes und auf dessen verschiedene Facetten in der attischen Landschaft aufzufassen.

# 3 Poseidon in der attischen Bauplastik

Im folgenden Teil der Arbeit werden sämtliche Darstellungen des Gottes Poseidon in der attischen Bauplastik in chronologischer Reihenfolge aufgeführt und vor allem mit Blick auf die ikonographische Charakterisierung des Gottes sowie seine Einbindung in den jeweiligen Bildzusammenhang analysiert und interpretiert. Dabei ist insbesondere der jeweilige Entstehungskontext des Baus zu berücksichtigen, der sowohl Beweggründe für die Themawahl als auch feste Anhaltspunkte für die Deutung der Darstellungen liefert.

#### 3.1 PARTHENON

Bei der Auseinandersetzung mit dem Parthenon werde ich mich auf die Figur des Poseidon konzentrieren, die in den Ostmetopen, im Ostfries und in den beiden Giebeln dargestellt wird. Dabei geht es mir vornehmlich um die Ikonographie des Gottes sowie um seine Einbindung in das jeweilige Geschehen<sup>684</sup>. Ich möchte nicht ausschließen, dass mir angesichts der umfangreichen Publikationslage zu dem Tempel eventuell ein Beitrag entgangen sein könnte. Die Untersuchungen von Berger stellen aufgrund ihrer äußerst sorgfältig durchgeführten Dokumentation einen Meilenstein innerhalb der Parthenonforschungen dar, weswegen ich seine Arbeiten zum Ausgangspunkt meiner Betrachtungen mache.

# 3.1.1 Ostmetopen: Gigantomachie

Alle vierzehn Metopen der östlichen Seite des Parthenon sind uns erhalten, allerdings in einem sehr schlechten Zustand<sup>685</sup>. Zum einen sind die Reliefs beim Umbau des Tempels in eine christliche Kirche absichtlich beschädigt worden, zum anderen hat man die Metopen lange Zeit am Bau gelassen, in der Regen- und Luftverschmutzung die Korrosion zusätzlich

In meinem Interesse liegt es nicht, neue Rekonstruktionen bzw. Identifikationen einzelner Figuren vorzunehmen.

Zum Erhaltungszustand der Metopen: SCHWAB 2004, 150-152.

verstärkt haben. In den 1980er Jahren werden sie schließlich abgenommen und durch Zementabgüsse ersetzt. Obwohl sich die antike Literatur mit keinem Wort zu den Metopen äußert und auch alte Zeichnungen kaum Anhaltspunkte für die Rekonstruktion geben, ist das dargestellte Thema seit dem 19. Jh. bekannt, die Gigantomachie<sup>686</sup>. Die Deutung gilt als gesichert, während die Benennung der einzelnen Gottheiten trotz der großen ikonographischen Übereinstimmung mit den Gigantomachiedarstellungen auf attischen Vasenbildern der archaischen und klassischen Zeit (Vgl. Kap. 2.1.3) und der durchdachten Komposition der Metopenfelder problematisch ist<sup>687</sup>. Ich werde auf die verschiedenen Identifikationsvorschläge<sup>688</sup> nur eingehen, wenn sie für die Positionierung des Poseidon relevant sind, und mein Augenmerk vornehmlich auf die Metopen VI und XIV legen, die beide mit der Figur des Gottes in Verbindung gebracht werden.

# 3.1.1.1 *Metope XIV*

Auf der Metope XIV ist nur noch ein aus dem Meer auftauchendes Viergespann<sup>689</sup> zu erkennen, das von einer bis auf den Mantel nackten sicher männlichen Gottheit<sup>690</sup> gelenkt wird (Taf. XXIII, 1). Neben der heute geläufigen und m. E. überzeugenden Benennung als Helios<sup>691</sup> kommt immer wieder die Deutung auf Poseidon oder allgemein auf eine Meeresgottheit zur Sprache<sup>692</sup>. Brommer formuliert nur vage wenig stichhaltige Argumente gegen eine Identifizierung als Helios und hält eine Benennung als Poseidon deshalb für wahrscheinlicher, weil der Gott sowohl in der vor- als auch in der nachparthenonischen Zeit beim Kampf gegen die Giganten mit seinem Gespann dargestellt werden kann<sup>693</sup>. Mir erscheint allerdings das in Metope XIV gezeigte im Auftauchen begriffene Pferdegespann im Kontext mit einer so aktiv kämpfenden Gottheit wie Poseidon, der zudem in dem Relief

MICHAELIS 1870-1871, 143 kommt als Erster auf das Thema, als er Dionysos auf der Metope II identifiziert, der von einem Panther und einer Schlange begleitet gegen einen Giganten kämpft.

Zur Verbindung Metopen – Vasenmalerei: SCHWAB 1989; SPARKES 1999, 4 - Zur Komposition der Metopen: BROMMER 1967, 180-181; BERGER 56-57; SCHWAB 1996, 89 Anm. 37.

Die beispielsweise von Praschniker 1928, 191-200; Brommer 1967, 199-201; Berger 1986, 59-61; Schwab 1996, 89 Anm. 39 vertretene Deutung der Gottheiten der Metopen I-IV als Hermes (mit Schwert), Dionysos (mit Panther und Schlange), Ares (mit Rundschild) und Athena (mit Nike) halte ich für übergelegend und gesichert.

KORRES 1994, 62 postuliert als Erster überzeugend eine Quadriga anstatt eines Zweigespanns.

Damit ist die Deutung einiger Forscher als Amphitrite hinfällig, siehe Liste bei BROMMER 1967, 208.

<sup>&</sup>lt;sup>691</sup> Übersicht bei BERGER 1986, 71; SCHWAB 1996, 82.

Die Identifikation als Helios wird nicht zuletzt durch die unmittelbare Nachbarschaft zu dem auf XIII postulierten Gott Hephaistos (z. B. PRASCHNIKER 1928, 218-220; BROMMER 1967, 205. 209; SCHWAB 2004, 162) untermauert, mit dem der Sonnengott bei Apoll. Rhod. 3, 233f. in Beziehung gesetzt wird. Ich halte eine Benennung der Figur auf XIII als Herakles (BERGER 1986, 69-70) für wenig überzeugend und sehe jenen mit SCHWAB 1996 eher auf XI.

<sup>&</sup>lt;sup>692</sup> Vgl. MICHAELIS 1870-1871, 147; BROMMER 1967, 208; WAYWELL 1984, 314.

<sup>693</sup> BROMMER 1967, 204. 208.

keinen Gegner besitzen würde<sup>694</sup>, widersinnig. Ich möchte letzteren Hinweis von Brommer eher als Argument für eine eventuelle Platzierung des Poseidon in der Metope VI betrachten und mich dem völlig berechtigten Einwand von Praschniker anschließen, dass "dieser Gott sicher an einem zentraler gelegenen Platze [...] vertreten ist"<sup>695</sup>.

## 3.1.1.2 *Metope VI*

Die Überreste der Darstellung auf der Metope VI sind spärlich (Taf. XXIII, 2). Auf felsigem Gelände, das zur Mitte hin ansteigt und mehr als die Hälfte des Hintergrundes bedeckt, agiert links ein abgesehen von einem flatternden Mantel nackter Gott; sein linker Arm ist weit nach vorne gestreckt, sein rechter holt zum Stoß aus. Den linken Fuß hat er gut erkennbar auf den Felsen gesetzt, während eine Bruchspur in der linken unteren Ecke der Metope noch auf die Fußspitze des rechten gestreckten Beines weist<sup>696</sup>. Vor dem kraftvoll bewegten Gott befindet sich ein zurücktaumelnder die Rechte weit nach vorne streckender Gigant, der in der erhobenen Linken einen noch fast zur Hälfte erhaltenen von innen gesehenen Schild<sup>697</sup> trägt. Es hat den Anschein, als ob sich die gewaltige Felsmasse nicht nur – deutlich sichtbar – über die Schildfläche, sondern auch über einen Teil des Giganten lagert. Zu seiner Rekonstruktion – besonders für die Position der Beine – werden häufig die knienden Lapithen aus den Südmetopen herangezogen<sup>698</sup>.

Aufgrund des Felsens, der die ganze Metope dominiert und sehr an die bei Apollodor<sup>699</sup> überlieferte und auf attischen Vasenbildern fast immer gezeigte etwas unorthodoxe Kampfwaffe des Poseidon - die Insel Nisyros - erinnert, denkt der Großteil der Forscher m. E. zu Recht an eine Identifikation der linken Figur mit dem Gott<sup>700</sup>. Es ist aber deutlich erkennbar, dass Poseidon den Felsbrocken nicht wie auf den meisten attischen Vasenbildern auf der linken Schulter trägt (Vgl. G1-G23) und im Begriff ist, diesen auf seinen Gegner zu werfen, sondern dass sich das monumentale Gestein auf dem Boden befindet. Berger möchte deshalb in dem diagonal ansteigenden Felsgelände einerseits den Übergang zwischen der phlegräischen Ebene und den Abhängen des Olymps, d. h. eine Spezifizierung des Kampfplatzes, andererseits eine zu dem Erderschütterer Poseidon passende Kulisse sehen,

-

<sup>&</sup>lt;sup>694</sup> TIVERIOS 1982, 227.

<sup>&</sup>lt;sup>695</sup> Praschniker 1928, 220.

<sup>696</sup> So BERGER 1986, 62.

<sup>697</sup> BROMMER 1967, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>698</sup> Praschniker 1928, 202; Schwab 2001, 297 und 2004, 159.

<sup>&</sup>lt;sup>699</sup> Apollod. 1, 6, 2.

Übersicht bei BERGER 1986, 56; SCHWAB 1996, 89 Anm. 39. BROMMER 1967, 201-203 lehnt als Einziger eine Deutung als Poseidon ab, ohne eine neue vorzuschlagen.

"auch wenn ihm hier der Fels nicht wie auf anderen Darstellungen als Waffe dient"<sup>701</sup>. Meiner Meinung nach<sup>702</sup> ist in der Metope VI ein anderer Moment des Kampfes als auf den meisten attischen Vasenbildern wiedergegeben: Der Gott hat den Felsen bereits zu Boden geworfen und presst ihn nun mit seiner ganzen Körperkraft unter Zuhilfenahme des linken Armes und des linken Fußes gegen den Giganten, um ihn zu erdrücken; in der Rechten hält er in gewohnter Weise den drohend auf seinen Gegner gerichteten Dreizack<sup>703</sup>. Die Benennung als Poseidon hat auch Konsequenzen für die Identifizierung der Göttin, die auf der vorausgehenden Metope V ein wild bewegtes Zweigespann zügelt. Ich möchte in ihr nicht Demeter, sondern Amphitrite sehen, die das Gespann ihres Mannes Poseidon lenkt, der gerade davon abgesprungen ist und nun auf der folgenden Metope mit einem Giganten kämpft<sup>704</sup>. Auf G1 (Taf. V, 1)<sup>705</sup> befindet sich eine ähnlich gestaltete Szene (Vgl. Kap. 2.1.3.2) wie auf den als Einheit zu betrachtenden Metopen V und VI. Bildelemente wie ein herangaloppierendes Viergespann, das von Amphitrite gelenkt wird, sowie die riesigen Umrisse eines allem Anschein nach auf dem Boden stehenden Felsens legen den Verdacht auf eine ikonographische Tradition nahe.

Zusammenfassend betrachtet weist die Metope VI meiner Meinung nach gewichtige Anhaltspunkte auf, die für eine Benennung des gezeigten Gottes als Poseidon sprechen. Nicht nur die Verwendung eines Gesteinbrockens als Waffe, sondern auch die zentrale Positionierung inmitten der für den Kampf gegen die Giganten bedeutsamsten Olympier<sup>706</sup> stützen eine derartige Identifizierung.

#### 3.1.1.3 Interpretation im Zusammenhang

Auf die zentrale Bedeutung des Gigantomachiemythos in der Bildkunst von Athen bin ich bereits an anderer Stelle eingegangen (Vgl. Kap. 2.1.3.3). Poseidon ist in der Schlacht einer der wichtigsten, auf attischen Vasenbildern am häufigsten dargestellten olympischen Teilnehmer und darf aus diesem Grund auch in den Ostmetopen des Parthenon nicht fehlen. Die Metope VI gibt den Gott konventionell als Erderschütterer mit einem Felsen als Waffe

-

BERGER 1986, 57. 62. BROMMER 1967, 201. 202 wirft auch die Frage auf, ob der Fels hier Waffe oder Geländeangabe ist, und weist ferner darauf hin, dass das archaische Motiv des felsenwerfenden Poseidon "in der bildenden Kunst der parthenonischen Zeit bereits ausgestorben" ist, eine Feststellung, die ich auf den zeitgenössischen Vasen allerdings nicht machen kann.

<sup>&</sup>lt;sup>702</sup> So auch Praschniker 1928, 202; Schwab 2004, 156.

Den Vorschlag von WAYWELL 1984, 313, dass man sich Poseidon in der Metope auf der Insel Kos stehend vorstellen soll, von der er seine Waffe, die spätere Insel Nisyros, abbricht, finde ich interessant.

Demeter: BROMMER 1967, 203. 209; BERGER 1986, 61 – Amphitrite: Übersicht bei BERGER 1986, 56.

Das Gefäß zieht auch BROMMER 1967, 202 als Vergleich heran.

Bei der Benennung der Gottheiten der vorausgehenden Metope IV als Athena und der nachfolgenden Metopen VII und VIII als Hera und Zeus herrscht in der Fachwelt überzeugende Einstimmigkeit: Übersicht bei BERGER 1986, 56-57; SCHWAB 1996, 89 Anm. 39.

wieder und positioniert ihn gemeinsam mit seiner Partnerin Amphitrite passend mitten im Kampfgetümmel an der Seite des höchsten Götterpaares und der Athena, die in Athen als eigentliche Siegerin über die Giganten gefeiert wird und gemeinsam mit Poseidon über den Schutz der Stadt wacht.

# 3.1.2 Ostfries: Götterversammlung

Der heute nicht mehr am Parthenon befindliche Ostfries besteht aus neun Platten und ist relativ gut erhalten<sup>707</sup>. Auf den zentralen Platten IV, V und VI ist eine Versammlung zwölf sitzender olympischer Götter<sup>708</sup> dargestellt, die eindeutig als solche durch ihre gegenüber den anderen Friesfiguren hervorgehobene Größe charakterisiert sind und deren Benennung weitgehend unumstritten ist. Jeweils sechs Gottheiten sind streng symmetrisch zu beiden Seiten der bedeutsamen Mittelszene mit der Peplosübergabe angeordnet, wozu sowohl für die rechte als auch für die linke Hälfte noch eine kleinere stehende Nebenfigur hinzuzählen ist<sup>709</sup>.

## 3.1.2.1 Figur Ost 38

Die Figur Ost 38 (Taf. XXIV, 1), die mit dem Gott Poseidon gleichgesetzt wird, befindet sich auf der Platte VI und ist einerseits durch ihre steil aufgerichtete Rückenhaltung, die die durch die Plattenfuge vorgegebene Trennungslinie noch verstärkt, andererseits durch eine große Lücke deutlich von den Gottheiten Athena (Ost 36) und Hephaistos (Ost 37) separiert, die der Mittelszene am nächsten sind<sup>710</sup>. Der bärtige Poseidon sitzt im Profil nach rechts in aufrechter Haltung auf einem lehnenlosen vierbeinigen Stuhl, der als *diphros* bekannt ist und auch von allen anderen Gottheiten bis auf Zeus<sup>711</sup> als Sitzgelegenheit verwendet wird. Sein Oberkörper ist nackt, seine Beine und Hüfte dagegen mit einem Himation verhüllt. An den

BERGER - HUWILER 1996, 147. 149. Die Platte IX gilt zwar als verloren, die Darstellung auf jener ist allerdings durch die wertvollen Zeichnungen von Carrey (1674) und Stuart (1751/1753) überliefert.

ELDERKIN 1936 schlägt als Einziger wenig überzeugend eine Kombination aus Göttern und Heroen vor. Linke Seite von innen nach außen (Ost 30-24): Zeus – Hera - geflügelte weibliche Gestalt: Nike, Iris oder Hebe – Ares – Demeter (KENNER 1981, 274-286: Hekate) – Dionysos – Hermes.

Rechte Seite von innen nach außen (Ost 36-42): Athena – Hephaistos – Poseidon – Apollon – Artemis – Aphrodite – Eros.

Die Götter des Ostfrieses repräsentieren die früheste große Darstellung von dem, was später zu den kanonischen zwölf Göttern der griechischen und römischen Kunst wird. Zur Entstehung des Zwölf-Götter-Kanons in der griechischen Kunst: PEMBERTON 1976, 122-124; KENNER 1981, 273f.; NEILS 2001, 166.

<sup>710</sup> KNELL 1969, 45.

Wie Kelperi 2007, 218 richtig bemerkt, machen die "besondere Art des Thronens ['nämlich lässig und majestätisch zugleich,] und der Thron selbst […] die Vorrangstellung des höchsten Gottes innerhalb der Götterversammlung anschaulich".

Füßen trägt er Sandalen und im etwas längeren gelockten Haar eine Binde, auf die ein noch deutlich erkennbarer Einschnitt über dem Nacken hinweist. Sein rechter Arm hängt entspannt nach unten; ob Poseidon in seiner rechten Hand ursprünglich ein Attribut wie beispielsweise einen Fisch getragen oder sie einfach leer "in einer resignierenden oder beschwichtigenden Gebärde"<sup>712</sup> gehalten hat, muss offen bleiben. Seine linke locker geballte Hand dürfte jedoch ein aufgrund des fehlenden Bohrloches für eine Metallzutat gemaltes Attribut, am wahrscheinlichsten einen Dreizack, getragen haben, dessen oberes Ende nach der Fingerstellung zu schließen hinter dem Kopf des Apollon verschwindet<sup>713</sup>. Jenkins deutet die Geste anders und ist der Meinung, dass Poseidon mit seiner erhobenen linken Hand Apollon auf die Schulter tippt, um ihn auf den nahenden Festzug aufmerksam zu machen<sup>714</sup>, eine m. E. wegen der sonst so starr und unbeteiligt wirkenden Haltung des Gottes unwahrscheinliche Interpretation. Poseidons Gesichtsausdruck ist unbewegt und ernst, fast finster; er zeigt kaum eine Reaktion auf die Anwesenheit des Apollon (Ost 39), der vor ihm sitzt, sich voller Anteilnahme zu ihm umdreht und dabei seinen Mund wie im Gespräch leicht öffnet.

Berger zufolge spiegelt die am Ostfries dargestellte Figur des Poseidon dessen schmerzliche Niederlage im Streit um das attische Land wider, an die der Gott beim Anblick des nahenden Festzuges für Athena erinnert wird und die ihn "in diesem feierlichen Augenblick zur Handlungslosigkeit verurteilt"<sup>715</sup>. Eine derartige Auslegung ist m. E. zu simpel; schließlich handelt es sich bei den Reliefs um ganz bewusst die inneren Wesenszüge der einzelnen Gottheiten aufgreifende Darstellungen, die sicherlich nicht nur ein solch konkretes mythisches Ereignis für ihre individuelle Charakterisierung heranziehen.

### 3.1.2.2 Interpretation im Zusammenhang

Man darf davon ausgehen, dass die einzelnen Gottheiten der Versammlung im Ostfries des Parthenon inhaltlich sehr durchdacht und sinnvoll platziert sind<sup>716</sup>. Wie Knell richtig bemerkt, ist "keiner der Götter […] austauschbar. Jeder Olympier erfüllt an seinem Platz eine ganz bestimmte Aufgabe"<sup>717</sup>. Der größte Teil der Forschung orientiert sich bei der Interpretation

<sup>&</sup>lt;sup>712</sup> So Berger - Huwiler 1996, 163.

PEMBERTON 1976, 118; BERGER - HUWILER 1996, 163; NEILS 2001, 164.

<sup>&</sup>lt;sup>714</sup> JENKINS 1994, 80.

BERGER - HUWILER 1996, 163. Auch ASHMOLE 1962, 232 vermutet, dass Poseidon wegen seiner Niederlage im Streit um Attika deprimiert dargestellt wird.

Zur Funktion der Götter im Gesamtkontext: KNELL 1969, 38. 51-53; KENNER 1981, 304-307; BERGER – HUWILER 1996, 153f.; KELPERI 2007.

<sup>717</sup> KNELL 1969, 50.

Es ist demzufolge sicher kein Zufall, dass der oberste olympische Gott 'Zeus, und die Herrin des Tempels, Athena, mit ihren jeweiligen Partnern das Zentrum der Versammlung bilden bzw. dass die Gottheiten Hermes und Aphrodite, die nach griechischer Göttervorstellung den Menschen am nächsten

von Auswahl und Anordnung der im Ostfries dargestellten Gottheiten vornehmlich an deren besonders für den lokalattischen Raum bedeutsamen Kulten und speziell an der Topographie und Lokalisierung der Kulte<sup>718</sup>. Neils legt m. E. überzeugend dar, dass ein derartiges methodisches Vorgehen zwar interessant ist, den antiken griechischen Vorstellungen von Kult aber wenig entspricht; jene sind ihrer Meinung nach sehr viel weiter und allgemeiner gefasst und nicht nur an den einzelnen Epitheta der Götter orientiert<sup>719</sup>. Ich werde den Gedanken in meine folgenden Überlegungen mit aufnehmen.

Die Figur des Poseidon ist zwischen den Gottheiten Hephaistos und Apollon platziert und findet in Ares (Ost 27) ihr Pendant in der linken Hälfte der Götterversammlung. Trotz der deutlich auf dem Relief sichtbar gemachten Trennung von Athena und dem Schmiedegott wird Poseidon des Öfteren mit jenen durch ihre gemeinsame Kultgenossenschaft im Erechtheion auf der Athener Akropolis in Verbindung gebracht<sup>720</sup>. Poseidon ist allerdings durch die Gestik und Körperwendung des Apollon, der rechts vor ihm sitzt, völlig auf diesen bezogen. Auf den ersten Blick scheint eine derart vertraulich gestaltete Darstellung der beiden Götter etwas ungewöhnlich, ruft man sich aber die Vasenbilder APO1 und APO2 in Erinnerung (Vgl. Kap. 2.1.4.2), die Apollon und Poseidon gemeinsam beim Symposion zeigen (Taf. VIII, 1. 2), verflüchtigt sich der Eindruck. Die Einschätzung von Knell, dass die beiden ebenso wenig wie Demeter und Ares zusammengehören, "will man nicht zu ausgefallenen Mythen oder singulären Kultvorstellungen Zuflucht nehmen"<sup>721</sup>, ist m. E. verfehlt. Schließlich stellen Poseidon und Apollon die Hauptgötter der Ionier in Kleinasien dar<sup>722</sup>: Poseidon wird unter dem Epitheton Helikonios im Panionion in Mykale verehrt<sup>723</sup>, während Apollon als Vater des Ion gilt, des eponymen Heros der Ionier<sup>724</sup>. Meiner Meinung nach ist der Interpretationsansatz von Pemberton immer noch ansprechend, dass die beiden Gottheiten im Ostfries des Parthenon den politischen Anspruch auf ein Imperium implizieren

sind, neben den Heroen in einer Vermittlerrolle an den äußeren Enden der Versammlung platziert sind, vgl. KNELL 1969, 50f.; KENNER 1981, 302; BERGER - HUWILER 1996, 164; KELPERI 2007, 217f.

An dieser Stelle sei nur auf die beiden m. E. wichtigsten Beiträge zu dem Thema hingewiesen: PEMBERTON 1976 geht davon aus, dass jede Gottheit in einer spezifischen für das perikleische Athen signifikanten Kultgestalt gezeigt wird, und sieht auf der rechten Seite der Götterversammlung v. a. politische, auf der linken Seite alte attische ländliche und panhellenisch orientierte Kulte. LINFERT 1979 folgt Pemberton in vielen Punkten, präferiert aber selbst eine teils politisch bedingte, teils topographisch determinierte Interpretation der einzelnen Gottheiten.

<sup>&</sup>lt;sup>719</sup> Neils 2001, 187f.

KENNER 1981, 297f. 305. Laut KNELL 1969, 48-49 bilden die drei Gottheiten eine Trias, "die in Kult und Mythos der Stadt Athen eng verbunden ist".

<sup>&</sup>lt;sup>721</sup> KNELL 1969, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>722</sup> SIMON 1969, 77; LINFERT 1979, 43.

Hdt. 1, 148. Poseidon Helikonios besitzt auch einen Altar in Attika, nämlich in Agrai am Ilissos, an dem er zusammen mit Demeter Thesmophoros verehrt wird; siehe dazu Paus. 7, 24, 5; JUDEICH 1931, 419. 45 Anm. 2; ROBERTSON 1992, 21-31.

PEMBERTON 1976, 118.

und damit in gewisser Weise die Hegemonie Athens im delisch-attischen Seebund proklamieren<sup>725</sup>. Neils hat kürzlich betont, dass unter den Gottheiten der rechten Hälfte nicht nur Poseidon und Apollon, sondern auch Artemis und Aphrodite mit dem Meer in Beziehung stehen und als solche in attischen Häfen verehrt werden, während dagegen die vier korrespondierenden Götter der linken Seite – Hermes, Dionysos, Demeter und Ares – starke Assoziationen mit dem Festland besitzen; nicht zuletzt aufgrund der signifikanten Gegenüberstellung von Ares und Poseidon, den Vertretern des Festlandes und des Meeres *par excellence*, zieht sie den Schluss, dass der Fries eine Erinnerung an die Siege der Athener zu See und Land und eine Hommage an die olympischen Götter ist, ohne die kein Sieg möglich gewesen wäre<sup>726</sup>. Ich halte den Vorschlag von Neils für sehr interessant und ansprechend; im Rahmen dieser Arbeit würde es aber zu weit führen, deren komplexe und vielschichtige Argumentation bis ins letzte Detail einer genauen Prüfung zu unterziehen.

Dessen ungeachtet möchte ich die Figur des Poseidon im Ostfries des Parthenon aber nicht vorrangig im Kontext mit allen Gottheiten der rechten Seite der Götterversammlung verstehen, die sicherlich durch ihre eigene Verbundenheit mit der Athener Akropolis<sup>727</sup> auch auf die enge Beziehung des Gottes Poseidon zu dem Ort anspielen. Ausschlaggebend scheint mir seine Positionierung unmittelbar neben Apollon zu sein, mit dem er eine in sich geschlossene, eng aufeinander bezogene Einheit bildet. Die explizite Nähe zu dem Gott hebt den ionischen Kultaspekt des Poseidon hervor, der nicht zuletzt ein Fingerzeig auf die athenische Vorherrschaft im delisch-attischen Seebund ist; schließlich steht dessen Machtinstrument, die Flotte, unter dem Schutz des Gottes.

# 3.1.3 Ostgiebel: Geburt der Athena

Das gesicherte archäologische Material des Parthenonostgiebels umfasst heute nur wenig mehr als die relativ vollständigen Figuren der Giebelecken, die bereits Carrey als einzige *in situ* erhaltene Überreste gezeichnet hat<sup>728</sup>. Die postulierten zehn bis fünfzehn Skulpturen<sup>729</sup> aus dem mittleren Giebelabschnitt sind in frühchristlicher Zeit im Zuge der Umwandlung des

PEMBERTON 1976, 119. Für sehr viel unwahrscheinlicher halte ich den Vorschlag von KENNER 1981, 299, in Poseidon als Gott des Meeres den Vertreter des Wassers und quasi als Antithese in Apollon entsprechend seiner Verbindung mit dem ewig brennenden Feuer im Erechtheion den Vertreter des Feuers zu sehen.

<sup>&</sup>lt;sup>726</sup> NEILS 2001, 188-189.

Vgl. Linfert 1979, 43; Berger - Huwiler 1996, 160.

<sup>&</sup>lt;sup>728</sup> Vgl. Bowie – Thimme 1971, 42-43. Taf. 3-4.

Zur Anzahl der verlorenen Figuren: BERGER 1974, 11; PALAGIA 1993, 18 Anm. 7; MOSTRATOS 2004, 139f.

Tempels in eine Kirche beim Bau einer Apsis entfernt worden und gelten heute größtenteils als verloren.

#### 3.1.3.1 Rekonstruktion

Die Information des Pausanias, dass "sich die ganze Darstellung im Giebel [über dem Eingang] auf die Geburt der Athena [bezieht]"<sup>730</sup>, ist für den Versuch, die Giebelkomposition und besonders die verlorene Mittelgruppe wiederherzustellen, von unschätzbarem Wert. Eine Rekonstruktion muss sich ferner an den Standspuren und Einarbeitungen auf dem horizontalen Geison und an der Ikonographie anderer Athenageburtsdarstellungen orientieren, die entweder zu einem früheren Zeitpunkt entstanden sind wie die zahlreichen attischen Vasen (Vgl. Kap. 2.1.2 und A1-A16) und etruskischen Bronzespiegel oder zu einem späteren wie der Krater von Baksy<sup>731</sup>, das berühmte Puteal in Madrid<sup>732</sup> und die archaistische Vier-Götter-Basis in Athen<sup>733</sup>. Ich werde nicht auf die Vielzahl von Rekonstruktionsvorschlägen<sup>734</sup> eingehen, sondern lediglich die wichtigsten Aspekte bei der Rekonstruktion des Ostgiebels ansprechen, in dem man schließlich auch Poseidon, eine häufig der Athenageburt beiwohnende Gottheit, postulieren darf.

Die Anordnung der erhaltenen Eckfiguren des Giebels ist dank der Zeichnung von Carrey gesichert. Am äußeren Ende des linken Giebelfeldes taucht Helios (A) mit seiner Quadriga (B+C) aus den Wellen auf<sup>735</sup>. Diesem zugewandt lagert ein nackter jugendlicher Mann (D)<sup>736</sup> in entspannter Pose auf einem mit einem Tierfell bedeckten Felsen, am wahrscheinlichsten Dionysos<sup>737</sup>. In dessen Rücken sitzen zwei weibliche Gestalten (E+F)<sup>738</sup> auf rechteckigen Truhen, deren Benennung als Demeter und Kore ich weiterhin für die überzeugendste halte<sup>739</sup>. Auf die beiden Frauen eilt eine junge weibliche, aber nur schwer deutbare<sup>740</sup> Gestalt (G)<sup>741</sup> zu.

\_\_\_

Paus. 1, 24, 5; siehe MEYER 1954, 78.

Leningrad, Ermitage, Krater von Baksy. Vgl. SIMON 1986, 76-77; SHEFTON 1992.

Madrid, Museo Arqueológico 2691. Vgl. MADRID 1986. Heute nimmt man zu Recht von einer Berücksichtigung des Puteals bei Rekonstruktionen des Ostgiebels Abstand.

Athen, Akr. 610. Vgl. FUCHS 1959, 46 Anm. 4; HARRISON 1965, 80-81; ZAGDOUN 1989, 161-162. Gegen eine Athenageburtsdarstellung auf der Basis spricht sich MOSTRATOS 2004, 114 Anm. 1 aus.

Übersicht über die wichtigsten Rekonstruktionen bei MOSTRATOS 2004.

A: Nacken, Arme: London, British Museum Ost A; linke Hand: Athen, Akr. 1215 - Bruchstück von B: London, British Museum Ost B - Bruchstück von C: Akropolis.

D mit Kopf: London, British Museum Ost D.

POCHMARSKI 1984; MOSTRATOS 2004, 114-115.

E+F: London. British Museum Ost E. F.

BERGER 1974, 36-40 widerlegt sehr überzeugend die gegen eine Deutung als eleusinische Gottheiten angeführten Argumente. FEHR 2004, 142 schlägt mit m. E. völlig abwegigen Argumenten vor, die apollinische Trias in der Figurengruppe D-E-F zu sehen.

PALAGIA 1993, 21 schließt die Benennungen als Hebe (z. B. FURTWÄNGLER 1985, 465), Artemis (z. B. BROMMER 1984b, 286), Iris (z. B. WALTER 1980, 451; KNELL 1990, 122) oder einzelne Hore (BERGER 1976, 128) zu Recht aus. Ich halte die Deutungen von BERGER 1977, 134 als Eileithyia und von PALAGIA 1993, 21 und MOSTRATOS 2004, 116f. als Hekate für die ansprechendsten.

In der äußeren rechten Giebelhälfte bilden die sitzende Figur K und die im Schoß von Figur L lagernde Figur M eine eng miteinander verbundene Gruppe<sup>742</sup>, deren Benennung allerdings auch sehr kontrovers diskutiert wird<sup>743</sup>. Die Giebelecke nimmt schließlich die mit ihrem Gespann (O+PA+PB) in die Wellen versinkende Selene (N) ein 744.

Es besteht Einigkeit, dass im Ostgiebel der unmittelbar auf die Geburt der Athena folgende Moment dargestellt wird und dass sich in der Giebelmitte die neue Göttin und Zeus in voller Größe befinden. Die meisten Forscher<sup>745</sup> gehen m. E. zu Recht von einer zentralen Figur und zwar von einem thronenden, auf einem Felsen sitzenden<sup>746</sup> oder stehenden Zeus<sup>747</sup> aus. Athena wird meist in Schrittstellung<sup>748</sup> links vom Zentrum platziert, dem Ehrenplatz archaischer und klassischer Zeit<sup>749</sup>. Zu den umstrittensten Punkten der Rekonstruktion gehört neben der Auswahl der an dem Ereignis partizipierenden Gottheiten die Frage, ob sich zwischen den kolossalen Mittel- und den kleineren Eckfiguren Pferdegespanne<sup>750</sup> oder große Sitzfiguren<sup>751</sup> befinden. Sichere Anhaltspunkte können neben den bereits erwähnten Einlassungen im Boden des Tympanons und den dem Giebel zugewiesenen Bruchstücken<sup>752</sup> nur die gewöhnlich als Hera<sup>753</sup> angesprochene Peplosstatue<sup>754</sup> und der männliche Torso H<sup>755</sup> geben. Dieser ist für meine Arbeit von besonderem Interesse, da er u. a. auch der Figur des Poseidon zugeschrieben wird.

<sup>741</sup> G: London, British Museum Ost G.

<sup>742</sup> K: London, British Museum Ost K – L+M: London, British Museum Ost L. M.

<sup>743</sup> Die Bezeichnungen als Moirai (z. B. BESCHI 1984, 322-323), Horai (JEPPESEN 1963) bzw. Hesperiden (JEPPESEN 1984, 274) gelten zu Recht als falsch. Die lange Zeit vorherrschende Deutung als Aphrodite (M), Dione (L) und Hestia (K) möchte ich zugunsten der Benennung von BERGER 1974, 40-43 als Aphrodite (M), Artemis (L) und Leto (K) aufgeben. Die kürzlich von FEHR 2004, 137 dargelegte Deutung als Kore (M), Demeter (L) und Rhea (K) halte ich für völlig abwegig.

<sup>744</sup> N: Athen, Akr. 881 – O+PB+PA: Athen, Akr. 827a. 3671.

<sup>745</sup> Auflistung bei PALAGIA 1993, 28 Anm. 171. Von zwei Figuren in der Giebelachse gehen SAUER 1891, 85-87; MOSTRATOS 2004, 127 aus.

<sup>746</sup> Auflistung der Forscher bei MOSTRATOS 2004, 123 Anm. 14.

<sup>747</sup> BEYER 1974, 135-136; JEPPESEN 1984, 273; PALAGIA 1993, 29-30.

<sup>748</sup> Ruhig stehend: FURTWÄNGLER 1896, 17-32; JEPPESEN 1963, Abb. 22b – Herabschwebend: BERGER 1974, 19-21.

<sup>749</sup> So OPPERMANN 1990, 171; PALAGIA 1993, 29. Für eine rechts von Zeus platzierte Athena tritt BERGER 1974, 19-21 ein, für eine in der Mitte stehende Athena plädieren FURTWÄNGLER 1896, 29 und JEPPESEN 1963, 88, was zu Recht von PALAGIA 1997, 42 abgelehnt wird.

<sup>750</sup> Vgl. Fuchs 1967, 163-164; Berger 1974, 26-29; Beyer 1977; Jeppesen 1984, 268-269.

<sup>751</sup> Vgl. Sauer 1891, 87; Furtwängler 1896, 29; Despinis 1984, 302; Mostratos 2004, 132.

<sup>752</sup> Siehe die Diskussionen einer Auswahl bei PALAGIA 1993, 23-26 und MOSTRATOS 2004, 132-136.

<sup>753</sup> FUCHS 1967, 163; DESPINIS 1984, 297; MOSTRATOS 2004, 134 interpretieren die Figur als Eileithvia.

<sup>754</sup> Athen, Akr. 6711. 6712. Siehe BEYER 1974; BERGER 1976, 131; DESPINIS 1984, 296-297; PALAGIA 1993, 24; MOSTRATOS 2004, 134-136. Das seit BERGER 1959, 60-70 häufig mit der Statue verbundene Kopffragment Akr. 2381 weist MOSTRATOS 2004, 134 zwar einer Hera, aber nicht der Peplophoros zu.

<sup>755</sup> Athen, Akr. 880.

#### 3.1.3.2 Torso H

Der umstrittene Torso H ist im Mai 1836 an der Ostseite des Parthenon ausgegraben und aufgrund seiner Fundstelle und starken Verwitterung dem Ostgiebel zugewiesen worden 756 (Taf. XXIV, 2. 3). Nicht nur die Drehung seines Kopfes zu seiner Rechten, die durch das Hervortreten des Halsmuskels links von der Halsgrube angedeutet wird, sondern auch die Korrosion auf seiner linken Seite sprechen für eine ursprüngliche Platzierung in der rechten Giebelhälfte; ferner lassen die wesentlich kleineren Proportionen als bei der erwähnten Peplophoros den Schluss zu, dass der leicht nach links geneigte und gedrehte Torso weiter von der Mitte entfernt aufgestellt war<sup>757</sup>. Bei der Rekonstruktion des Bewegungsmotivs ist die große physische Anstrengung zu berücksichtigen, von der die stark angespannt wiedergegebenen Muskelpartien noch zeugen. Nach den erhaltenen Schulteransätzen zu schließen, waren die Arme der Figur erhoben, der linke allem Anschein nach etwas höher als der rechte<sup>758</sup>. Die linke Hüfte ist höher als die rechte platziert, was ein durchgestrecktes linkes und ein vorgestelltes gebeugtes rechtes Bein zur Folge hat<sup>759</sup>. Ferner befinden sich auf dem linken Schulterblatt zwei erhaltene Stofffalten, die wohl auf einen herabgleitenden Mantel hinweisen<sup>760</sup>, und in der linken Hüftgegend drei Bohrlöcher, die die Anbringung eines Objektes aus Metall ermöglichen. Sowohl das von Prandtl vorgeschlagene Fußfragment (Athen, Akr. 934) als auch das von Beyer dem Oberkörper zugewiesene Bruchstück eines rechten Oberschenkels (Athen, NM 5676) und die von Despinis ins Gespräch gebrachten Beine (Smith 59 und 60) sind m. E. höchst unsichere Zuweisungen an den Torso<sup>761</sup>. Zusammenfassend betrachtet scheint von der durch das Bruchstück fassbaren sehr bewegten Figur eine kraft- und gewaltvolle, dem Ereignis der Athenageburt wenig entsprechende Aktion auszugehen.

Im Hinblick auf die Identifizierung werden die Gottheiten Hephaistos, Poseidon und Ares vorgeschlagen<sup>762</sup>. Nicht nur das keineswegs als sicher geltende, eine Axt haltende Bewegungsmotiv der Arme, sondern auch der aus der relativ kleinen Größe resultierende, deutlich von der Giebelmitte und damit von Zeus entfernte Aufstellungsort des Torsos H machen eine Deutung auf Hephaistos - dem unmittelbar beteiligten Geburtshelfer -

<sup>&</sup>lt;sup>756</sup> DESPINIS 1984, 297; PALAGIA 1993, 25.

DESPINIS 1984, 297; PALAGIA 1993, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>758</sup> So Brommer 1969, 108-109 und Despinis 1984, 297. Widerspruch von Jeppesen 1984, 274.

So überzeugend DESPINIS 1984, 297.

Erstmals gesehen von Carpenter 1962, 268. Genaue Interpretation bei Beyer 1990, 299.

PRANDTL 1908, 2; Beyer 1990, 296; DESPINIS 1984, 299.

Hephaistos: z. B. Jeppesen 1963, 88; Berger 1974, 21-23; Beyer 1990 – Poseidon: z. B. Berger 1959, 31-35; Fuchs 1967, 163; Simon 1986, 81 – Ares: Svoronos 1912, 282-284; Despinis 1984, 297. Die Bezeichnungen als Prometheus (z. B. Schneider 1880, 6; Prandtl 1908, 2f.) und als Atlas (Jeppesen 1984, 274) sind m. E. auszuschließen.

unwahrscheinlich<sup>763</sup>. Aber auch die Benennung als Poseidon, den man sich mit dem Dreizack in der Hand ehrfurchtsvoll vor der Epiphanie der Athena zurückweichend vorstellt, überzeugt nicht völlig, da für eine solche Reaktion des Gottes keine bildlichen Vergleiche vorliegen. Die drei Löcher in der linken Torsoseite werden des Öfteren mit der Befestigung einer Schwertscheide und folglich mit Ares in Verbindung gebracht<sup>764</sup>, ein Zuweisungsversuch, der aber nicht erklärt, in welcher Bewegung bzw. bei welcher Aktion der Gott gezeigt werden soll. Der Ausgräber Ross hat die später kaum mehr angezweifelte<sup>765</sup> Zugehörigkeit des Torsos H zum Parthenon ganz grundsätzlich in Frage gestellt und das Stück alternativ einer freistehenden Kriegergruppe zugewiesen; die Hypothese ist erst kürzlich von Palagia und Mostratos wieder aufgegriffen und als überzeugend gewertet worden<sup>766</sup>.

Die Diskussion um Platzierung und Identifizierung des Torsos H ist noch zu keinem endgültigen Ergebnis gekommen. Aus diesem Grund möchte ich an dieser Stelle lediglich auf meine eigene Unentschlossenheit bezüglich der richtigen Einordnung des Oberkörpers hinweisen und den Torso H aus meinen folgenden Überlegungen ausklammern.

### 3.1.3.3 Interpretation im Zusammenhang

Im Ostgiebel des Parthenon steht nicht mehr wie auf den attischen Vasenbildern der archaischen und frühklassischen Zeit das Geburtsmotiv im Vordergrund, sondern die göttliche Epiphanie der Athena<sup>767</sup>. Demzufolge dürfen wir von einer ruhig gestalteten Szene ausgehen, die sich nicht am traditionell bewegten Kompositionsschema der Vasenmalerei orientiert, sondern einen neuen Weg der Darstellung wählt. In der Mitte wird zu Recht eine Göttertrias postuliert<sup>768</sup>, die m. E. aus dem zentral platzierten Zeus besteht, der von Athena links und von Hera rechts flankiert wird. Ich halte die Präsenz der Hera bei dem wichtigen Ereignis als äußerst ehrwürdige Olympierin und Partnerin des Zeus für nicht ungewöhnlich und ihre Positionierung auf dem ihr angestammten Platz an der Seite ihres Mannes für passend<sup>769</sup>. Der sicher auch gegenwärtige Hephaistos steht m. E. links hinter Athena und deutet somit, eine Axt haltend, an prominenter Stelle das Geburtsmotiv an<sup>770</sup>.

Die Anwesenheit des Poseidon im Ostgiebel des Parthenon halte ich für unabdingbar, und zwar nicht nur wegen seiner kontinuierlich großen Präsenz auf attischen Vasenbildern oder

. .

DESPINIS 1984, 297; PALAGIA 1993, 25; MOSTRATOS 2004, 133.

<sup>&</sup>lt;sup>764</sup> SVORONOS 1912, 282-284; DESPINIS 1984, 297.

Nur JEPPESEN 1953, 116 spricht sich gegen eine parthenonische Zuweisung des Torsos H aus.

<sup>&</sup>lt;sup>766</sup> Ross 1855, 114-115; Palagia 1993, 26; Mostratos 2004, 133f.

PALAGIA 1997, 42.

<sup>768</sup> So Berger 1974, 19; 1976, 128; PALAGIA 1993, 30.

Zur Anwesenheit der Hera im Ostgiebel siehe v. a. PALAGIA 1997, 33.

PALAGIA 1997, 42. MOSTRATOS 2004, 137-138 argumentiert auch überzeugend für eine solche Anordnung.

seiner engen Verbindung mit der neuen Göttin Athena in Attika, sondern auch aus genealogischen Gründen. Schließlich stellt er hinter Zeus den in der olympischen Hierarchie bedeutsamsten Gott dar und darf einem derart wichtigen und darüber hinaus im Olymp stattfindenden Ereignis nicht fernbleiben<sup>771</sup>. Ich möchte Poseidon rechts hinter Hera positionieren, einen für den Gott adäquaten Platz inmitten aus genealogischer Sicht nahestehender Gottheiten, und nicht wie beispielsweise Mostratos links hinter Hephaistos sitzend<sup>772</sup>. Der Vorschlag von Berger, eines der Gespanne anstatt auf Eileithyia auf Poseidon zu beziehen und als dessen Wagenlenkerin seine Gattin Amphitrite zu postulieren, greift Simon auf, der es möglich erscheint, dass der Gott "als Hippios mit einem der Pferde zu verbinden ist, die nach Fragmenten zu schließen auch im Ostgiebel vorhanden waren"<sup>773</sup>. Derartige Annahmen sind m. E. äußerst spekulativ, da die Frage nach der Existenz von Pferdegespannen im Ostgiebel bisher nicht eindeutig geklärt ist<sup>774</sup>. Ferner erscheint Poseidon meiner Meinung nach bei der Athenageburt sicherlich nicht vorrangig in seiner Funktion als Hippios, sondern vielmehr als altehrwürdige olympische tief in Attika verwurzelte Gottheit (Vgl. Kap. 2.1.2.3).

### 3.1.4 Westgiebel: Streit um Attika

Die wohl ursprünglich 24 überlebensgroßen Figuren aus dem Westgiebel des Parthenon sind uns in relativ vielen Fragmenten erhalten<sup>775</sup> und stellen mit großer Wahrscheinlichkeit die zuletzt ausgearbeiteten Teile des gesamten Skulpturenschmucks an dem Bau dar<sup>776</sup>.

#### 3.1.4.1 Rekonstruktion

Wichtige Anhaltspunkte für die Rekonstruktion der Giebelkomposition geben erstens die Bemerkung des Pausanias, dass "der rückwärtige Giebel [...] den Streit des Poseidon mit Athena um den Besitz des Landes [enthält]"777, zweitens die Zeichnung von Carrey778,

<sup>771</sup> Die Aussage von BERGER 1974, 43, dass Poseidon ja bereits "im Westgiebel zu seinem Recht kommt" und deshalb im Ostgiebel fehlen darf, halte ich für völlig abwegig.

<sup>772</sup> MOSTRATOS 2004, 138.

<sup>773</sup> BERGER 1976, 128; SIMON 1994, 461.

<sup>774</sup> Siehe zu dem Problem beispielsweise die Diskussion bei MOSTRATOS 2004, 131f.

<sup>775</sup> Siehe die detaillierte und zugleich aktuellste Zusammenstellung bei PALAGIA 1993, 40-60.

<sup>776</sup> Zum chronologischen Verhältnis der beiden Giebel: RUMPF 1925; BROMMER 1963, 132-134; Delivorrias 1974, 184f; Bruskari 1987, 120.

<sup>777</sup> Paus. 1, 24, 5; siehe MEYER 1954, 78.

<sup>778</sup> Vgl. BOWIE - THIMME 1971, 40-41. Taf. 1-2.

drittens die römischen Kopien einzelner Figuren aus Eleusis<sup>779</sup> und von der Athener Agora<sup>780</sup> und schließlich viertens zwei um 400 v. Chr. entstandene attisch rotfigurige Vasenbilder (S1; S2), die den Götterstreit zum Thema haben und gewisse Aufschlüsse über Komposition und Bewegungsmotive der dargestellten Figuren zulassen (Taf. XXII, 1. 2). Ich möchte mich im Folgenden vornehmlich an der Rekonstruktion von Berger orientieren<sup>781</sup>.

Von ganz besonderem Interesse ist für mich die Mittelgruppe des Giebels, da man in dieser den Gott Poseidon als für den Mythos unerlässlichen Protagonisten postulieren darf. Bei den sechs Figuren herrscht in der Fachwelt bezüglich der Zuweisung von Bruchstücken und der Benennung weitgehende Einigkeit<sup>782</sup>. Von der Figur G<sup>783</sup> in der linken Giebelhälfte besitzen wir nur noch das Bruchstück eines Oberschenkels<sup>784</sup>; dennoch ist sie mittels der Zeichnung von Carrey und der eindeutig begrenzten Standspur als die Wagenlenkerin des Athenagespanns ergänzbar und wird allgemein als Nike angesprochen<sup>785</sup>. Die folgende Figur H ist uns in einem Torso mit passendem rechten Oberschenkel<sup>786</sup> erhalten und stellt nach einhelliger Meinung<sup>787</sup> Hermes dar. In den beiden Figuren L und M, die sich unmittelbar in der Achse des Giebels befinden und von zwei sich wild aufbäumenden Pferdegespannen<sup>788</sup> eingerahmt werden, darf man die Hauptpersonen des dargestellten Mythos, die Gottheiten Athena und Poseidon, erkennen. Von Athena (L) existieren noch der Oberkörper, der Hals mit einem Stück des behelmten Kopfes, die rechte Schulter und das untere Fragment der Ägis<sup>789</sup>. Poseidon (M) stellt die größte Figur des Westgiebels dar<sup>790</sup>, von der uns noch Vorder- und Hinterteil des Torsos erhalten sind (Taf. XXV, 1. 2); auf diese und weitere dem Poseidon zugewiesene Bruchstücke wird noch näher eingegangen (Vgl. Kap. 3.1.4.2). Gleichsam wie ein symmetrisch angeordnetes Pendant zu der Figurengruppe G-H schließen sich in der

Athen, NM. 200. 201. 202 – Eleusis, Mus. 5073.

Siehe die detaillierte Diskussion der Eleusis-Kopien bei BROMMER 1963, 104-106 und LINDNER 1982 und die kritischen Anmerkungen dazu von BERGER 1977, 130-133 und PALAGIA 1993, 42f. 46. 50f. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>780</sup> Athen, Agora S 289. S 1429.

BERGER 1977, Falttafel I und BOARDMAN 1985, 230.

Siehe die Zusammenstellung bei PALAGIA 1993, 61.

Buchstabenbezeichnung der Einzelfiguren in gewohnter Weise nach MICHAELIS 1870-1871.

Ausführliche Diskussion des Fragments bei WEGNER 1986. Die Zuweisung des Laborde Kopfes an G ist laut PALAGIA 1993, 44 aus technischen Gründen fraglich.

<sup>&</sup>lt;sup>785</sup> Brommer 1963, 36; Berger 1976, 127; Palagia 44. 61.

London, Smith Nr. 14 - Athen, NM. 5676. DESPINIS 1984, 294 ordnet letzteres Stück erstmals richtig der Figur zu, BEYER 1988, 296-299 dagegen weniger überzeugend der Figur H des Ostgiebels.

BROMMER 1963, 167; BERGER 1976, 127; PALAGIA 1993, 44. 61.

Für die zahlreichen hypothetisch den Pferdegespannen zugewiesenen Bruchstücke verweise ich auf die Diskussionen bei BEYER 1977, 101-112; BERGER 1977, 128-129; PALAGIA 1993, 44-45. 47-48. Zur Beschaffenheit der Stützen unter den Pferdegespannen siehe BERGER 1977, 128; BEYER 1977, 109-110; SIMON 1990, 249-250; PALAGIA 1993, 45.

London, British Museum West L - Athen, Akr. Mus. 6655. 7323. 6663. Ferner weist man Athena überzeugend ein Fragment mit den Zehen ihres linken Fußes mit Sandale und Plinthe (Athen, Akr. Mus. 2271) zu.

<sup>&</sup>lt;sup>790</sup> PALAGIA 1993, 47.

rechten Giebelhälfte hinter dem Gespann des Poseidon die Figuren N und O an. Von der hinter O gestaffelten Figur N existieren heute noch ein armloser bis zu den Knien reichender Torso<sup>791</sup> mit zwei großen symmetrischen Einlassungen am Rücken, die nur zum Einfügen von Flügeln gedient haben können, und ferner Fragmente der rechten Schulter und der Hinterseite des Gewandes. Sowohl das Pendant Hermes als auch die postulierten Flügel lassen eine Benennung als die Götterbotin Iris zu<sup>792</sup>. Die Mittelgruppe schließt nach rechts die Figur O ab, von der noch ein Torso und Bruchstücke des rechten Oberschenkels und des hinteren rechten Beines<sup>793</sup> erhalten sind. Die Figur ist das Gegenstück zu der Wagenlenkerin der Athena (G) und wird nicht zuletzt wegen des Ketos<sup>794</sup> zu ihren Füßen als Amphitrite angesprochen<sup>795</sup>.

Im linken Giebelfeld schließen sich der zentralen Mittelgruppe sieben Figuren (A-F) an, deren einzelne Plinthenbegrenzungen auf dem Boden noch eindeutig festlegbar sind, im rechten Giebelfeld dagegen neun Figuren (P-W), bei denen die Ausdeutung der Standspuren aber umstritten bleibt<sup>796</sup>. Aufgrund der gut erhaltenen Figuren A, B und C, der gesicherten Standspuren und der Zeichnung von Carrey sind Anordnung und Motive der hinter der Wagenlenkerin des Athenagespanns folgenden Figuren (A-F) eindeutig; auf der Seite des Poseidon kann man lediglich die Positionen der Figuren V und W und die der Stütze des äußeren Gespannpferdes exakt bestimmen<sup>797</sup>. Ich möchte nicht über die Fragmente spekulieren, die den Seitenfiguren mehr oder weniger überzeugend zugewiesen werden<sup>798</sup>, und die Benennung der Nebenfiguren erst an späterer Stelle diskutieren (Vgl. Kap. 3.1.4.3).

#### 3.1.4.2 Figur M

Auf der Zeichnung von Carrey ist die von uns als Poseidon angesprochene Figur M heftig bewegt dargestellt: Der Gott weicht in weiter Schrittstellung nach rechts aus der Giebelmitte zurück. Sein Kopf ist dabei noch zum Zentrum gedreht, während der Oberkörper sich leicht schräg zu seiner Linken neigt und das linke Bein deutlich angewinkelt wird. Seine Arme sind nur noch in kleinen Ansätzen erhalten; der rechte scheint energisch erhoben, der linke nach

London, British Museum West N.

<sup>&</sup>lt;sup>792</sup> Beispielsweise BERGER 1976, 126; PALAGIA 1993, 48. 61.

London, British Museum West O - Athen, Akr. Mus. 6661. 925.

YALOURIS 1984 weist überzeugend dem Seetier einen Kopf (Athen, N. M. 4799) zu, ein Vorschlag, der von Despinis 1984, 63; Palagia 1993, 49 Anm. 165; Brommer 1997, 733 abgelehnt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>795</sup> PALAGIA 1993, 61.

<sup>&</sup>lt;sup>796</sup> Berger 1976, 124.

<sup>&</sup>lt;sup>797</sup> Berger 1977, 129. 133.

Grundlegende Diskussionen bei BERGER 1977, 129-134; SPAETH 1991, 334-335; PALAGIA 1993, 41. 44. 49-52.

unten geführt zu sein. Dem Poseidon fehlen folglich bereits im Jahre 1674 der Großteil seiner Arme, seine Hände, seine Füße und sein linker Unterschenkel.

Heute besitzen wir von dem Gott noch Bruchstücke der Front- und Rückseite<sup>799</sup> seines eindrucksvoll gestalteten, leicht nach links geneigten Oberkörpers, der sich vor allem durch die anatomisch äußerst detailliert ausgearbeiteten Muskeln in Brust-, Bauch- und Halspartie auszeichnet (Taf. XXV, 1. 2). Es ist umstritten, ob die Tritonfiguren des um 150 n. Chr. auf der Athener Agora erbauten Odeions als römische Kopien der Figur M aufzufassen sind<sup>800</sup>. Auch der Torso verfügt nur noch über die Ansätze der Arme, die aber bezüglich ihrer Haltung dieselben Schlüsse wie die Zeichnung von Carrey zulassen. Auf der Rückseite der linken Schulter ist ein kreisförmiger Überstand abgebrochen<sup>801</sup>. Den Befund beziehen manche Forscher<sup>802</sup> gemeinsam mit den beiden Stiftlöchern, die in die Schultern eingelassen sind, auf einen wie eine Chlamys getragenen Mantel und argumentieren nicht zuletzt mit der analogen Gestaltung des Poseidon auf S1 (Taf. XXII, 1). Palagia hält eine derartige Anfügung eines Gewandstückes zu Recht für ausgeschlossen, da die Schulter über dem Bruch nackt und zusätzlich mit einer Spitze bearbeitet ist, vermutlich um die Figur in ihre begrenzte Umgebung einzupassen; sie führt den Vorschlag von Jeppesen an, der den Bruch als Indiz dafür sieht, dass das Ende der zusätzlichen Stütze auf der Plinthe des Poseidon befestigt war. Beyer vermutet, dass der Überstand der Rest eines in die Tympanonwand eingelassenen Marmorzapfens ist, der das Hauptgewicht der leicht zurückgelehnten Figur trägt<sup>803</sup>.

Eine große Kontroverse ist um die Zuweisung von fünf Fußbruchstücken an die Figur M entstanden. Sowohl die rechten Fußfragmente Akr. 7600<sup>804</sup>, Smith Nr. 10<sup>805</sup> und NM 3170<sup>806</sup> als auch das linke Fußfragment Akr. 7819<sup>807</sup> werden mit überzeugenden Argumenten ausgeschlossen. Die von Palagia gestellte Forderung, alle mit Sandalen versehenen

-

Athen, Akr. 885. 959 - London, British Museum West M.

Laut Thompson 1950, 119-120 stellen die Tritonen nicht nur exakte, sondern auch maßgetreue Kopien des Poseidontorsos aus dem Westgiebel dar. Schuchhardt 1957, 25 Anm. 15 äußert sich zustimmend. Für Berger 1959, 33-35 ist fraglich, "ob zusammenhanglos aus den Parthenongiebeln herausgerissene Gestalten überhaupt die Vorbilder für die bedeutsam aufeinander abgestimmten Stützfiguren gewesen sind", und vermutet als Vorbild Myron mit der von Paus. 3, 30, 1 erwähnten Gruppe.

Es ist undenkbar, dass es sich um eine roh gelassene Stelle handelt, wie JEPPESEN 1953, 111 annimmt.

BROMMER 1963, 43. BERGER 1976, 124 schlägt vor, die Zugehörigkeit eines Fragment (Athen, Akr. 2476), das die Gewandpartie über einem linken Oberarm zeigt, zur Poseidonfigur zu prüfen.

PALAGIA 1993, 47; JEPPESEN 1984, 273 Anm. 27; BEYER 1977, 113 Anm. 41.

BEYER 1977, 113 Anm. 40 eliminiert das Fragment aufgrund seiner zu geringen Größe, während es FUCHS 1984, 266 "wegen seiner starken Verkantung eher [...] einer sitzenden Figur" zuweist.

BERGER 1977, 137-139 diskutiert das Fragment ausführlich und entscheidet sich schließlich zu Recht gegen eine Zuweisung an Poseidon. BEYER 1977, 113 bezeichnet es dagegen als den rechten wiedergewonnenen Fuß des Poseidon.

FUCHS 1964 weist das Fragment dem Poseidon zu, während dagegen BROMMER 1969, 119f. und BEYER 1977, 113 Anm. 40 zu Recht die grundsätzliche Zugehörigkeit des Bruchstücks zum Parthenon in Frage stellen

Überzeugend von BEYER 1977, 113 wegen zu geringer Größe zurückgewiesen.

Fußfragmente unberücksichtigt zu lassen, da nackte Männer in der klassischen Plastik gewöhnlich nie Sandalen tragen<sup>808</sup>, führt zur Eliminierung der bereits zurückgewiesenen Bruchstücke. Das verbleibende, von Berger<sup>809</sup> zur Diskussion gestellte Fußfragment Akr. 1101 ist meines Wissens bisher an keiner Stelle besprochen worden. Fuchs nimmt eine Rekonstruktion der ganzen Beine des Poseidon vor, indem er das rechte Fußfragment NM 3170 mit dem Unterschenkelfragment Smith Nr. 59 sowie die zum linken Fuß gehörenden Fußfragmente Akr. 7319 und Akr. 7819<sup>810</sup> mit dem Beinfragment Smith Nr. 60 kombiniert<sup>811</sup>, eine Lösung, die nicht nur wegen der Verwendung bereits selektierter Bruchstücke zu Recht auf wenig Zustimmung stößt<sup>812</sup>. Auch die von Fuchs<sup>813</sup> der Figur M zugewiesenen Fragmente eines linken Oberschenkels<sup>814</sup> und einer linken herabhängenden Hand<sup>815</sup> gelten keineswegs als gesichert.

Zusammenfassend betrachtet können wir für die Rekonstruktion des Bewegungsmotiv des Poseidon ausschließlich die Zeichnung von Carrey und den erhaltenen Torso heranziehen. Aus der Skizze des 17. Jahrhunderts geht deutlich hervor, dass die Spitze des rechten Fußes des Gottes den Boden berührt, während der linke Fuß leicht erhöht steht, am wahrscheinlichsten auf einer Felserhebung<sup>816</sup>. Seine Beine dürfen in weiter Ausfallstellung rekonstruiert werden, für die man wegen der Bruchgefahr nicht nur eine durchgehende Plinthe, sondern auch eine zusätzliche Stütze postuliert<sup>817</sup>. Der erhaltene Torso und die Zeichnung von Carrey lassen ferner den Schluss zu, dass Poseidon aus der Giebelmitte zurückweicht und dabei kraftvoll seinen rechten Arm hebt; nicht nur S1 (Taf. XXII, 1), sondern auch die überaus starke Krümmung des Oberkörpers<sup>818</sup> legen die Vermutung nahe, dass die rechte Hand des Gottes fest den Dreizack vermutlich mit der Spitze nach unten hält. Fuchs kann in der Haltung des Poseidon "nur das Herausziehen des Dreizacks mit der

0

PALAGIA 1993, 47.

BERGER 1976, 124.

BEYER 1977, 112 Anm. 37 glaubt an ein "Versehen" von Fuchs, "denn es gibt zwischen beiden Fragmenten keinerlei Anpassungsmöglichkeiten".

FUCHS 1964, 130-134; 1983, 79 und 1984, 266.

Siehe hierzu BERGER 1984, 427 (Diskussionsbeiträge).

FUCHS 1983, 79.

<sup>814</sup> Athen, Akr. 4110.

Athen, Akr. 4116. BROMMER 1969, 120 schließt aus stilistischen Gründen eine Zugehörigkeit des Fragments zum Parthenon aus, während BEYER 1977, 114 vorschlägt, es dem Zeus im Ostgiebel zuzuordnen.

Der Meinung sind beispielsweise BEYER 1977, 112; FUCHS 1983, 79.

FUCHS 1984, 266; BERGER 1976, 125; JEPPESEN 1984, 273 Anm. 27; PALAGIA 1993, 47. Nur BEYER 1977, 113 Anm. 41 zieht die Möglichkeit ohne verbindende Plinthe in Betracht.

BERGER 1976, 124.

Rechten aus dem Burgfels" erkennen<sup>819</sup>. Ich möchte die Frage vorerst zurückstellen, welcher Moment des Streites bzw. welche Aktion der Götter im Westgiebel wiedergegeben wird.

# 3.1.4.3 Interpretation im Zusammenhang

Der Mythos vom Streit des Poseidon mit Athena um den Besitz von Attika wird erstmals im Westgiebel des Parthenon dargestellt<sup>820</sup>. Bei Herodot finden wir die früheste bekannte literarische Erwähnung der attischen Lokalsage<sup>821</sup>. Die späteren Schriftquellen<sup>822</sup> divergieren zwar bezüglich des Ablaufs des Streites, sind sich aber darin einig, dass sowohl Athena als auch Poseidon auf der Akropolis erscheinen und dort jeweils ein übernatürliches μαρτύριον – Ölbaum bzw. Salzquell – erschaffen, um ihren jeweiligen Anspruch auf Attika zu bekunden. Demzufolge stellt der Mythos von dem Götterstreit ein spezifisch attisches Thema dar, das seit seiner ersten bildlichen Wiedergabe am Parthenon weiterhin in der attischen Bildkunst Anklang findet<sup>823</sup>. Bei einem derartigen Befund liegt die Frage nahe, ob die Erzählung zu den Mythen gehört, die nachweislich erst im 5. Jh. v. Chr. in Athen erfunden werden. Auf das Problem möchte ich an späterer Stelle zurückkommen und mich zunächst kurz mit der Relevanz der Seitenfiguren und dem dargestellten Moment des Streites befassen.

Die Figuren zu beiden Seiten der Mittelgruppe nehmen eine gewisse Schlüsselposition bei der Interpretation des Giebels ein. Die vor geraumer Zeit vorgeschlagenen Bezeichnungen als Gottheiten<sup>824</sup> bzw. als attische Landschaftspersonifikationen<sup>825</sup> werden zu Recht abgelehnt. Es ist heute allgemeiner Konsens, dass die Seitenfiguren attische Heroen darstellen<sup>826</sup>; die Annahme basiert maßgeblich auf der relativ gesicherten Benennung der Figur B als Kekrops<sup>827</sup> (Vgl. Kap. 2.3.3.2). Die signifikante Zweiteilung des Giebels hat einige Forscher dazu veranlasst, in den Seitenfiguren die rivalisierenden "Parteigänger" der beiden Gottheiten

-

FUCHS 1984, 266.

HEIMBERG 1968, 14 sieht bereits in zwei schwarzfigurigen Vasenbildern (Brüssel, Mus. Cinq. A2989 – Paris, Louvre F224) mögliche Wiedergaben des Streits, eine Hypothese, die u. a. von Kron 1976, 96 Anm. 436 und Shapiro 1989, 105 Anm. 46 zu Recht aufgrund fehlender Anhaltspunkte abgelehnt wird. Hdt. 8, 55.

Isokr Pan. 193; Apollod. 3, 177-179; Ov. met. 6, 70-82; Plut. Them. 19, 3; Hyg. fab. 164; Schol. Aristides Pan. 106.11; Aug. civ. 18,9.

Zu den nachparthenonischen Darstellungen des Streits: BROMMER 1963, 159-160.

Vgl. MICHAELIS 1871, 180-181; JEPPESEN 1963, 79-80.

<sup>&</sup>lt;sup>825</sup> Vgl. Brunn 1905, 270-277.

Die Identifizierung der vier Eckfiguren A, A\*, V und W als Fluss- bzw. Quellgottheiten wird allerdings weiterhin debattiert. Siehe dazu die gute Gegenüberstellung der Argumente bei SPAETH 1991, 336-337.

Für die Benennung ist das Fragment einer Schlange entscheidend (London, British Museum 1816.6-10.104), das sehr wahrscheinlich auf den für Kekrops in der zweiten Hälfte des 5. Jh. v. Chr. äußerst gebräuchlichen schlangenleibigen Typus anspielt; vgl. Kron 1976, 96-99; Cook 1988; PALAGIA 1993, 42-43. WEIDAUER 1985 und WEIDAUER – KRAUSKOPF 1992 plädieren irrtümlicherweise für eine Zuweisung des Fragments an die verlorene Figur A\* und somit für eine Benennung dieser als Kekrops.

zu sehen<sup>828</sup>; m. E. trifft eher die Aussage von Kron zu, dass "alle diese urattischen Landesheroen [...] am Westgiebel zusammen[gehören]" und "als Zeugen des wichtigsten Ereignisses in der Urgeschichte von Attika zugegen [sind]"<sup>829</sup>. Für Pollitt stellt die richterliche Entscheidung, die in der Literatur an ganz unterschiedliche Institutionen vergeben wird<sup>830</sup>, ein essentielles Element im Mythos vom Streit um das attische Land dar. Aus diesem Grund schreibt er den dargestellten mythischen Vorfahren Athens die Funktion der ersten athenischen Richter zu, eine m. E. ansprechende Hypothese<sup>831</sup>.

Sehr umstritten bleibt die Frage, welcher Moment des Streites im Westgiebel gezeigt wird und wie Poseidon in diesem erscheint. Der Bildhauer ist bekanntlich keiner älteren Typologie verpflichtet, da das Thema seine erste bildliche Ausgestaltung am Parthenon erhält. Der Großteil der Forschung<sup>832</sup> plädiert für die Darstellung des Moments unmittelbar nach der Schaffung der jeweiligen Wahrzeichen durch Athena und Poseidon, während andere in dem heftigen Auseinanderfahren der Gottheiten eher das Aufflammen des Streites sehen<sup>833</sup>. Simon wählt einen völlig konträren Zugang und erkennt in der Giebelkomposition die Trennung des Götterstreits durch den Blitz des Zeus<sup>834</sup>. Als ansprechend empfinde ich die Interpretation von Binder<sup>835</sup>, die als entscheidendes Kriterium für den Ausgang des Götterstreits nicht den Nutzwert<sup>836</sup> der erzeugten Wahrzeichen, sondern deren zeitliche Priorität<sup>837</sup> betrachtet und demzufolge im Westgiebel den Höhepunkt des Wettrennens zwischen Athena und Poseidon dargestellt sieht. Die beiden Gottheiten sind gerade angekommen; dafür sprechen nicht zuletzt die noch wild bewegten, nur mühsam von den Wagenlenkerinnen Nike und Amphitrite in Zaum gehaltenen Pferdegespanne<sup>838</sup>, die von den Götterboten Hermes und Iris begleitet werden. Athena hat ihren Ölbaum bereits geschaffen und läuft nun zu Kekrops, dank dessen Zeugenaussage, dass ihr Wunder zuerst erschienen ist, sie als Siegerin feststeht, während

Vgl. FURTWÄNGLER 1895, 458-463: Kekropiden – Erechtiden (bis heute eine weit verbreitete Ansicht); SPAETH 1991: Athener – Eleusinier (berechtigte Kritik von PATAY 2002, 121-122); KREUZER 2005: Kekropiden – Aigiden (eine m. E. wenig überzeugende Hypothese).

KRON 1976, 97. Starke Kritik an einer Aufspaltung der Seitenfiguren übt auch POLLITT 2000, 225.

Zeus: Hyg. fab. 164 - Zwölf Götter: Apollod. 3, 14, 1; Ov. met. 6, 72 – Kekrops: Kall. Fr. 194, 66-69; Nonn. Dion. 36.126 – Kekrops in Verbindung mit seiner Familie oder frühen Athenern: Xen. mem. 3,5, 10; Apollod. 3, 14, 1 - anonyme athenische Könige: Plut. Them. 19, 3 – attisches Volk: Aug. civ. 18, 9.

POLLITT 2000, 224-225. Siehe auch PALAGIA 1993, 40.

<sup>832</sup> So POLLITT 2000, 222.

SALIS 1944, 180f.; ROBERTSON 1975, 301. Die Hypothese wird von SIMON 1980, 242 abgelehnt.

SIMON 1980. SHAPIRO 1995, 149 und KREUZER 2005, 197 stimmen dem Vorschlag zu, FUCHS 1983, 80 lehnt ihn ab.

BINDER 1984. Auch PALAGIA 1993, 40 nimmt an, dass die Priorität der Wahrzeichen entscheidend war, während dagegen PATAY 2002, 128 Anm. 55 gegen die These wenig überzeugende Einwände erhebt.

Vgl. Ov. met. 6, 72; Plut. Them. 19, 3; Hyg. fab. 164.

Vgl. Hdt. 8, 55; Isokr. Pan. 193; Apollod. 3, 14, 1; Schol. Aristides Pan. 106.11.

PALAGIA 1993, 40. Laut BROMMER 1963, 160 wird mittels der Gespanne die besondere Beziehung der beiden Gottheiten zu Pferden deutlich, laut BEYER 1977, 116 das Geschehen der Mittelgruppe in einen Zeit- und Ortsrahmen eingespannt, zwei m. E. wenig überzeugende Ansichten.

Poseidon ganz in seiner Funktion als Erderschütterer im Begriff ist, den Felsen mit seinem Dreizack zu spalten.

Die Frage, ob der Mythos vom Streit um Attika erst im 5. Jh. v. Chr. erfunden wird<sup>839</sup>, ist umstritten. Für eine Neukonzeption<sup>840</sup> mag vor allem die Tatsache sprechen, dass der in klassischer Zeit besonders geschätzte Gott Poseidon, eine sonst im Mythos eher unbedeutende Gestalt, in der Erzählung neben Athena die Hauptrolle spielt. Ein Blick auf das gesamte im Westgiebel dargestellte Figurenrepertoire lässt aber starke Zweifel an der Hypothese aufkommen. Neben den olympischen Gottheiten hat sich hier nämlich eine Vielzahl attischer Heroen und Heroinnen eingefunden, von denen einige ganz explizit auf die athenische Frühzeit verweisen. An dieser Stelle sei vor allem der überzeugend mit der Figur B in Verbindung gebrachte Kekrops<sup>841</sup> genannt, der wie auch Erechtheus einen erdgeborenen Urkönig Athens darstellt. Mit den Mythen der beiden Heroen ist untrennbar der alte Glauben der Athener an ihre eigene Autochthonie verbunden, dem vor allem während des 5. Jh. v. Chr. im Zuge der Konstituierung der Demokratie und der imperialistischen Ambitionen Athens eine erstaunliche Aktualität zukommt<sup>842</sup>. Die deutlichen Hinweise auf die attische Urgeschichte im Westgiebel des Parthenon legen m. E. den Schluss nahe<sup>843</sup>, dass der Mythos vom Streit um Attika eine sehr alte lokale Erzählung ist, die etwas umgestaltet und umgedeutet worden ist und die man in die Reihe von Streitsagen um verschiedene griechische Landschaften einordnen kann, aus denen Poseidon fast immer als Verlierer hervorgeht<sup>844</sup>.

In jedem Fall führt der Westgiebel des Parthenon den Athenern der klassischen Zeit vor Augen, dass sowohl Poseidon als auch Athena ein sehr altes Interesse an Attika besitzen, vergangene und gegenwärtige Wohltäter bzw. Schutzmächte der Landschaft sind und seit langer Zeit auf der Akropolis zu Athen verehrt werden<sup>845</sup>. Unter diesem Blickwinkel ist auch die Figur des Poseidon zu verstehen, der in der Komposition zum einen als ebenbürtiger Gegner und enger Kultgenosse der Athena, zum anderen als tief in Attika verwurzelte Gottheit erscheint<sup>846</sup>. Ich möchte an dieser Stelle auf eine historisch-politisch bedingte Interpretation der Gestalt des Poseidon verzichten (Vgl. Kap. 3.1.5).

Beispiele für definitiv in klassischer Zeit erfundene Mythen bei SHAPIRO 1995, 133.

Vgl. BINDER 1984, 22; SHAPIRO 1989, 105.

Siehe dazu Anm. 827.

SHAPIRO 1995, 131. 133. 145. 151.

So auch Pemberton 1976, 119 Anm. 55; Oppermann 1990, 158; Patay 2002, 128 Anm. 57.

Paus. 2, 15, 5. 2, 1, 6 berichtet beispielsweise vom Streit um Argos mit Hera und vom Streit um Korinth mit Helios.

POLLITT 2000, 225; NEILS 2001, 190.

PATAY 2002, 128.

## 3.1.5 Interpretation vor dem zeitgenössischen politischen Hintergrund

Der Parthenon wird nicht nur von antiken Autoren<sup>847</sup>, sondern auch von modernen Wissenschaftlern<sup>848</sup> als Monument des Athena verdankten Sieges über die Perser bezeichnet. Ferner geht aus der bereits genannten Stelle bei Herodot hervor, dass der erstmals im Westgiebel des Tempels dargestellte Mythos vom Streit um Attika "sehr eng mit den Perserkriegen und ganz speziell mit der Verwüstung der Akropolis [...] und dem kurz darauf folgenden salaminischen Sieg verbunden war<sup>4,849</sup>. Bemerkenswert ist nun, dass einige Forscher<sup>850</sup> eine Verbindung zwischen der zentralen Positionierung des Gottes Poseidon am Parthenon und der siegreichen Seeschlacht von Salamis postulieren, aus der deren Meinung nach die Einführung dessen Kultes auf der Athener Akropolis resultiert. Letztere Annahme kann Shapiro überzeugend widerlegen, indem er die Präsenz des Gottes auf dem Burgberg von Athen bereits in der früharchaischen Periode nachweist<sup>851</sup> (Vgl. Kap. 2.3.3.2 und AH2). Es bleibt die Frage zu beantworten, ob Poseidon aufgrund der gewonnenen Seeschlacht von Salamis so prominent im Skulpturenschmuck des Parthenon platziert wird und ob man aus der Beobachtung eine verstärkte athenische Wertschätzung des Gottes seit der Flottenpolitik des Themistokles sowie dem Ende der erfolgreich geführten Perserkriege folgern darf.

Poseidon erscheint am Parthenon durchweg in Kontexten, die ihn als tief in Attika verwurzelten und eng mit der Hauptgöttin der Landschaft verbundenen Gott ausweisen. Ferner wird im Ostfries ganz dezidiert auf seinen Kultaspekt als Hauptgottheit der Ionier angespielt, der letztlich auch einen Fingerzeig auf die Hegemonie Athens im delisch-attischen Seebund impliziert. Dabei ist einer der zentralen Zuständigkeitsbereiche des Gottes, das Meer, von besonderem Interesse, dem unmittelbar nach den Perserkriegen im Zuge des Flottenausbaus eine vermehrte Aufmerksamkeit von Seiten der Athener zukommt. Letztere Annahme wird durch die große Anzahl von zeitgenössischen attischen nicht-narrativen Vasenbildern bestätigt, die Poseidon alleine in seiner eigenen Sphäre bzw. als Vater des athenischen Hauptheros Theseus zeigen (Vgl. Kap. 2.2.1.2: NK1-NK9 und Kap. 2.1.8.4: TP1-TP5). Aus der Flottenpolitik des Themistokles, der Gründung des delisch-attischen Seebundes und der Erinnerung an die errungenen Seesiege gegen die Perser scheint eine gesteigerte athenische Wertschätzung des Meeres und damit verbunden des Gottes Poseidon zu resultieren, die sich auch im Bauschmuck des Parthenon bemerkbar macht. Poseidon wird an

Vgl. Demosth. Androtion 76.

Vgl. Herington 1955, 49; Castriota 1992, 134-138; Patay 2002, 124; Kreuzer 2005, 194.

Hdt. 8, 55. Vgl. dazu PATAY 2002, 124.

<sup>&</sup>lt;sup>850</sup> Jeffery 1988; Binder 1984, 21-22; Patay 2002, 124. 128.

SHAPIRO 1989, 105. Auch POLLITT 2000, 225 nimmt einen Kult seit frühen Zeiten an.

den prominentesten Stellen des Baus – in den Ostmetopen, im Ostfries und in den beiden Giebeln – zum einen als wichtige, fest in die attische Kult- und Götterordnung integrierte, zum anderen als den politischen Anspruch Athens auf ein Imperium proklamierende Gottheit dargestellt.

#### 3.2 OSTFRIES DES HEPHAISTEIONS

Das Hephaisteion befindet sich oberhalb der Westseite der Athener Agora auf der Kuppe des Kolonos Agoraios und stellt nicht zuletzt aufgrund seiner frühzeitigen Umwandlung in eine christliche Kirche "den besterhaltenen Tempel der griechischen Welt" dar<sup>852</sup>. Heute wird kaum mehr angezweifelt, dass der Bau mit dem bei Pausanias<sup>853</sup> erwähnten Heiligtum der Athena und des Hephaistos zu verbinden ist<sup>854</sup>. Die Metopen<sup>855</sup> und Friese<sup>856</sup> des Hephaistos-Tempels sind *in situ* erhalten geblieben, während die Giebelskulpturen<sup>857</sup> und Akrotere<sup>858</sup> nur noch in wenigen Fragmenten<sup>859</sup>, die bei den Grabungen auf der Athener Agora zu Tage kamen, überliefert sind. Im Rahmen dieser Arbeit werde ich auf die Kontroverse hinsichtlich

.

So erstmals Sauer 1899, 1. Literaturauswahl zur Architektur des Tempels: Dinsmoor 1941; Plommer 1950; Koch 1955; Wycherley 1959; Knell 1973; Dinsmoor 1976; Wyatt – Edmonson 1984; Zwarte 1996; Waele 1998; Gruben 2001, 223-229.

Paus. 1, 14, 6.

Delivorrias 1997, 83; Reber 1998, 32. Der Deutungsversuch von Harrison 1977, 139 Anm. 14; 1979 als Tempel der Artemis Eukleia wird nur von Mansfield 1985, 361-365 akzeptiert. Neuerdings hat wiederum Wetzel 1996, 32-36 Argumente gegen eine Interpretation als Hephaistos-Tempel gesammelt.

<sup>&</sup>lt;sup>855</sup> 10 Metopen der Ostseite: Taten des Herakles – jeweils 4 Metopen an den östlichen Flanken der Südund Nordseite: Taten des Theseus. Vgl. Koch 1955, 117-126; Morgan 1962, 211-219; Thompson 1962, 339-341; Knell 1990, 128-133.

Westfries: Kentauromachie. Vgl. Koch 1955, 137-145; Morgan 1962, 222; Bockelberg 1979, 32-40; Felten 1984, 58; Knell 1990, 133-136.

Themen der Giebelgruppen sind sehr umstritten. SAUER 1899, 17f.: Ostgiebel: Geburt des Erichthonios; Westgiebel: Hephaistos vor Thetis – THOMPSON 1949, 243-255: Ostgiebel: Einführung des Herakles in den Olymp – MORGAN 1963, 92-94: Ostgiebel: Athenageburt – HARRISON 1956, 178: Westgiebel: Kentauromachie – DELIVORRIAS 1974, 16-40; 1997, 96-100: Ostgiebel: Kentauromachie; Westgiebel: Ilioupersis.

Literaturauswahl zu den Akroteren: THOMPSON 1949, 235 (Interpretation als Hesperiden); GOTTLIEB 1957 (Kritik an THOMPSON 1949); MORGAN 1963, 95; DELIVORRIAS 1974, 40-47 und 1997, 100 (Interpretation als Niken).

DINSMOOR 1941, 116-122 findet ein Fußfragment (Athen, Agora S737) und ein Pferdehuf (Athen, Agora S 785), die beide den Giebeln zugewiesen werden. THOMPSON 1949, 230-268 entdeckt sechs weitere Fragmente A-F (Athen, Agora S147. S1313. S1232. S758. S737. S429), die aus den Giebeln bzw. von den Akroteren stammen.

der Datierung des Tempels sowie der zeitlichen Abfolge seines Bauschmucks<sup>860</sup> nicht näher eingehen, sondern mich gleich dem Ostfries zuwenden.

### 3.2.1 Figur 22

Der Fries des Hephaisteions über dem Pronaos besteht aus sechs Platten (I-VI) mit insgesamt 29 Figuren und ist abgesehen von abgebrochenen oder verlorenen Extremitäten bzw. Köpfen relativ gut erhalten. Auffällig und neuartig ist, dass er über die Breite der Cella hinweg auf die Peristasis übergreift und dadurch nicht nur verlängert, sondern auch besonders akzentuiert wird<sup>861</sup>. Dargestellt ist ein Kampf zwischen zwei Parteien in Gegenwart von sechs Gottheiten, dessen Verlauf sich von links nach rechts in einer symmetrisch ausgerichteten Komposition vollzieht. Wenden wir uns den göttlichen Gestalten zu, unter denen in der Regel auch Poseidon postuliert wird.

Auf den Friesplatten II und V befinden sich jeweils drei zur Mitte gewandte, auf Felsen sitzende Gottheiten, die eindeutig als solche durch ihre gegenüber allen anderen Akteuren hervorgehobene Körpergröße charakterisiert sind. Ihre Haltung und Gestik legen den Schluss nahe, dass sie das Kampfgeschehen vor ihnen zwar aufmerksam beobachten, selbst jedoch außerhalb der geschilderten Ereignisse verbleiben. Die linke Göttergruppe auf der Platte II besitzt mit der Figur 6 die einzige Gottheit, die bisher zweifellos anhand der erhaltenen Befestigungslöcher für die Ägis als Athena identifiziert werden konnte<sup>862</sup>. Die matronenhaft wirkende Göttin (7) unmittelbar vor ihr hat den Kopf zurückgewandt und den Mantel über den Hinterkopf gezogen; eine Benennung als Hera<sup>863</sup> ist letztlich auch aufgrund der anschließenden Figur 8 sehr wahrscheinlich. Jene stellt einen athletisch gebauten Gott dar, der mit leicht vorgeneigten Oberkörper interessiert und scheinbar etwas unruhig die Kampfhandlungen verfolgt; er stützt sich mit seiner Linken auf ein sicher zu ergänzendes Szepter, das eine Identifizierung der Gestalt mit Zeus nahe legt<sup>864</sup>. Die Benennung der rechten Göttertrias auf der Platte V ist sehr viel umstrittener. Dem Gott (22), der sich unmittelbar

Siehe dazu Delivorrias 1974, 48-60; Knell 1990, 127; Kotsidu 1995, 93-94; Delivorrias 1997, 93-96; Reber 1998, 32-33.

Zu der besonderen Anbringung: THOMPSON 1962, 342f.; MORGAN 1962, 233; KNELL 1973; FELTEN 1984, 46f.; WETZEL 1996, 37-43; REBER 1998, 37.

Vgl. Bockelberg 1979, 25; Dörig 1985, 13; Reber 1998, 45. Ferner erkennen Sauer 1899, 103; Koch 1955, 128; Thompson 1962, 344 Anm. 20 in den gebohrten Löchern, die sich stirnseitig auf dem Felsen der Göttin befinden, eine Befestigung für eine gewundene Schlange.

Vgl. Koch 1955, 128f.; Thompson 1962, 344; Bockelberg 1979, 25; Dörig 1985, 16.

Vgl. Koch 1955, 129; Thompson 1962, 344; Bockelberg 1979, 25; Dörig 1985, 18. Felten 1984, 65 orientiert sich dagegen weniger an der Ikonographie der Figur, sondern vielmehr an seiner vorgeschlagenen Interpretation – er sieht in der Figur 8 fälschlicherweise den Griechenfreund Poseidon.

rechts neben dem Kampfgeschehen niedergelassen hat, fehlen der Kopf, der Hals, der linke Arm und der rechte Unterarm<sup>865</sup> (Taf. XXVI, 1). Er ist nur mit einem Himation bekleidet, das von den Schultern geglitten ist und nun die Beine und den Felsensitz in reichem Faltenwurf bedeckt. Den rechten Fuß hat der Gott auf einen kleinen erhöhten Felsvorsprung gestellt, während er das linke Bein, dessen Fuß nur noch mit der Spitze den Boden berührt, stark zurücknimmt<sup>866</sup>. Sein nackter Oberkörper ist ähnlich wie der des Zeus leicht nach vorne gebeugt, seine rechte Schulter dabei herausgedreht, so dass sich in Höhe des Bauchnabels deutlich sichtbare Hautfalten abzeichnen und der Gott in Dreiviertelansicht erscheint. Der rechte erhaltene Oberarm löst sich vom Körper, während der rechte verlorene Unterarm laut Dörig vor dem Unterleib gebeugt war<sup>867</sup>. An der Figur 22 lassen sich keine eindeutigen Befestigungslöcher für ein mögliches Attribut ausmachen. Bei den vier Löchern im Gewand unterhalb des linken Oberschenkels handelt es sich offenbar nur um die Enden von Falten, während die vier Löcher im Felsen unterhalb des rechten Fußes zu flach für eine Anbringung aus Metall sind<sup>868</sup>. Thompson möchte dennoch einen Delphin zu Füßen des Gottes rekonstruieren, während Dörig hier die Befestigung einer Speerspitze sieht, die zur Figur 21 gehört<sup>869</sup>. Folglich sind uns bei der Identifizierung der Figur 22 nur deren Ikonographie und Platzierung im Kontext eine Hilfe. Die meisten Forscher sprechen sich m. E. zu Recht aufgrund der mit Zeus (8) korrespondierenden Haltung und Positionierung für eine Benennung als Poseidon, dem Bruder des höchsten Olympiers, aus<sup>870</sup>. Die Argumentation von Morgan, dass hier Apollon dargestellt wird, weil sein heiliger Bezirk auf der Agora direkt unterhalb des Tempels liegt, überzeugt mich nicht<sup>871</sup>. Zur rechten Göttergruppe gehört ferner die Figur 23, die völlig gelöst und in sich ruhend auf einem hohen schmalen Felsen sitzt; sie wird mit Aphrodite<sup>872</sup> oder Amphitrite<sup>873</sup> identifiziert<sup>874</sup>, zwei m. E. gleichermaßen überzeugende Vorschläge. Den Abschluss bildet schließlich die Figur 24, die einen etwas

Siehe Näheres zum Erhaltungszustand der Figur 22 bei DÖRIG 1985, 49.

DIEHL 1963, 752f. hält den herabhängenden linken Fuß und das nach innen gedrehte Knie der Figur fälschlicherweise für Hinweise auf den lahmen Hephaistos.

DÖRIG 1985, 49. Für HARRISON 1988, 347 und auch für mich ist die Beobachtung und die daraus gezogene Schlussfolgerung, dass die rechte verlorene Hand ursprünglich auf dem Faltenwulst des Himations ruhte, der sich über den Oberschenkeln gebildet hat, schwer nachvollziehbar.

Siehe hierzu vor allem HARRISON 1988, 347.

THOMPSON 1962, 344 Anm. 21; DÖRIG 1985, 49.

THOMPSON 1962, 344; BOCKELBERG 1979, 28f. DÖRIG 1985, 50; REBER 1998, 45. KOCH 1955, 135 tendiert zwar zu einer Benennung als Poseidon, will sich aber aufgrund des Fehlens eindeutiger Spuren nicht festlegen.

MORGAN 1962, 222. Auch HARRISON 1979 und FELTEN 1984, 65 präferieren aus verschiedenen Gründen eine Benennung als Apollon.

Vgl. Koch 1955, 135; Morgan 1962, 222; Diehl 1963, 754; Dörig 1985, 51-54.

Vgl. Thompson 1962, 344; Bockelberg 1979, 29; Reber 1998, 45.

Die Interpretation von HARRISON 1979 und FELTEN 1984, 65 als Artemis halte ich für abwegig.

steifen und unbewegten Eindruck macht und in der fast alle Forscher<sup>875</sup> Hephaistos sehen, nicht zuletzt aufgrund seiner analogen Positionierung zu Athena, mit der er gemeinsam in dem Tempel verehrt wird.

Im Rücken all der Gottheiten finden eher ruhige vorbereitende bzw. abschließende Handlungen diverser Krieger (1-5; 25-29) statt, während sich vor ihnen das eigentliche Kampfgeschehen auftut, das von einer zentralen Hauptfigur (15) dominiert wird. Bei dieser handelt es sich um eine mächtige Männergestalt in weitem Ausfallschritt, die den Angriff von vier mit Steinen bewaffneten Gegnern gleichzeitig abzuwehren scheint. Von den übrigen Akteuren unterscheidet sie sich nicht nur durch ihre hervorgehobene Körpergröße, sondern auch durch ihre wenig kampftaugliche Bekleidung - ein über dem ausgestreckten linken Arm hängender und in breiter Bahn zurückwehender langer Mantel - sowie durch das Fehlen von Stiftlöchern, aus denen man Rückschlüsse auf eine normale Bewaffnung ziehen könnte. Allem Anschein nach haben wir es mit einer göttlichen oder heroischen Gestalt zu tun<sup>876</sup>, die bei der Interpretation des Ostfrieses eine Schlüsselfunktion übernimmt.

## 3.2.2 Interpretation im Zusammenhang

Nicht zuletzt aufgrund seiner außergewöhnlichen Anbringung nimmt der Ostfries des Hephaisteions beim Verständnis des gesamten Baus eine zentrale Rolle ein<sup>877</sup>. Um die Interpretation der sechs Reliefplatten ist allerdings eine große Kontroverse entstanden, die bereits seit über 150 Jahren andauert und bis heute m. E. nicht eindeutig geklärt ist<sup>878</sup>. Die meisten Anhänger hat die von Müller im Jahre 1833 vorgelegte Deutung als Kampf des Theseus gegen die Söhne des Pallas gefunden<sup>879</sup>. Nichtsdestotrotz kursieren in der gegenwärtigen Forschung zwei weitere Interpretationsansätze, zum einen von Dörig, der im Ostfries den Krieg der Athener unter Erechtheus gegen die Thraker unter Eumolpos

879

<sup>875</sup> KOCH 1955, 135; MORGAN 1962, 222; THOMPSON 1962, 344; BOCKELBERG 1979, 29; REBER 1998, 45. FELTEN 1984, 65 hält die Figur 24 fälschlicherweise für Ares, HARRISON 1979 dagegen für Poseidon.

<sup>876</sup> KOCH 1955, 131; THOMPSON 1962, 341; BOCKELBERG 1979, 27; FELTEN 1984, 63; DELIVORRIAS 1997, 877

Vgl. Kotsidu 1995, 94; Reber 1998, 31.

<sup>878</sup> Deutungsvorschläge des 19. Jahrhunderts bei OLSEN 1938, 280; Übersicht über sämtliche Interpretationsansätze bei DÖRIG 1985, 67-73.

MÜLLER 1833. Vertreter der These bei DELIVORRIAS 1997, 89 Anm. 25. Für eine Darstellung des bei Plut. Thes. 13 geschilderten Mythos spricht vor allem das Bildelement der steinbrockenwerfenden Gegner, das aus der Vasenmalerei bekannt ist und an die Giganten erinnert; von Sophokles (vgl. Strabo 9. 1. 6) erhalten wir nämlich den wichtigen Hinweis, dass Pallas als Abkömmling jener Gruppierung gilt. Gegen die Interpretation wird häufig eingewandt, dass die Sage zum einen kaum in der griechischen Kunst gezeigt wird, zum anderen nicht wichtig genug war, um eine Tempelfront zu zieren, Argumente, die REBER 1998, 42f. überzeugend widerlegt.

dargestellt sieht, zum anderen von Felten, der hier die Schlacht der Griechen gegen die Trojaner beim Fluss Skamander erkennt<sup>880</sup>.

Es steht außer Frage, dass die im Ostfries des Hephaisteions wiedergegebenen Gottheiten ihre gesamte Aufmerksamkeit auf die vor ihnen stattfindende Schlachtszene konzentrieren und durch ihre Anwesenheit dem geschilderten Ereignis herausragende Bedeutung verleihen<sup>881</sup>. Sie sind dabei deutlich erkennbar in zwei Gruppen separiert, was m. E. weniger aus einer Parteinahme heraus als aus kompositorischen Gründen geschieht<sup>882</sup>. Folglich wohnen die Gottheiten gemeinsam einem für Athen wichtigen mythischen Ereignis bei, meiner Meinung nach der bereits erwähnten Episode vom Kampf des Theseus gegen die Pallantiden. Schließlich führt jener zu der segensreichen Herrschaft des Theseus in Athen, der als Einiger Attikas sowie mythischer Begründer der Demokratie gilt und in dieser Funktion nicht nur die zentrale Figur auf Ost- und Westfries darstellt, sondern auch in der Haltung des Aristogeiton bzw. des Harmodios in politisch-programmatischer Anspielung auf die berühmte Tyrannenmördergruppe der Athener Agora erscheint<sup>883</sup>. Die gespannt das Geschehen verfolgenden Gottheiten stehen alle ohne Zweifel eng mit Athen und der Geschichte der Stadt in Verbindung; darüber hinaus stellen sie entweder wie beispielsweise Poseidon und Amphitrite einen näheren Bezug zu dem athenischen Hauptheros Theseus her oder repräsentieren wie beispielsweise die beiden Inhaber des Tempels die Handwerker. Letztere bilden schließlich die Bevölkerungsschicht, die zum einen besonders an einer Verehrung der Athena und des Hephaistos interessiert ist, zum anderen am meisten von der Einführung der demokratischen Ordnung profitiert und deren Wirkbereich sich letztendlich in unmittelbarer Nähe zum Hephaisteion befindet<sup>884</sup>.

Somit erscheint Poseidon am Hephaistos-Tempel in altbekannter Weise als eng mit Attika und besonders mit der Stadt Athen verbundene Gottheit, aber eben auch ganz spezifisch in seiner Rolle als mythischer Vater des attischen Hauptheros und des mythischen Begründers der athenischen Demokratie, nämlich Theseus. Nicht nur letzterer verkörpert im Bauschmuck des Hephaisteions "mythische Exempla für die Aufrechterhaltung der griechischen Lebensordnung durch Athen, versehen mit dem Hinweis auf die noch fast zeitgenössischen

-

<sup>881</sup> Vgl. Thompson1962, 341; Knell 1990, 138.

DÖRIG 1985, 69-73; FELTEN 1984, 60-66. Der Vorschlag von Felten hat bei KNELL 1990, 136f.; KOTSIDU 1995, 97; DELIVORRIAS 1997, 89-90 regen Anklang gefunden, während REBER 1998, 40-41 an beiden Interpretation m. E. nicht unberechtigte Kritik übt.

Gottheiten als Parteigänger: Felten 1984, 63; Knell 1990, 136 – Gottheiten als Einheit: Thompson 1962, 342; Reber 1998, 40.

MORGAN 1962, 222; THOMPSON 1962, 347; KOTSIDU 1995, 97; REBER 1998, 43f.
Hinweise in der antiken Literatur auf die Rolle des Theseus als Einführer der Demokratie bzw. auf dessen Verbindung mit den Tyrannenmördern bei REBER 1998, 43.

REBER 1998, 32. 46-47. Zur Lage des Handwerkerviertels: THOMPSON – WYCHERLEY 1972, 185-191; CAMP 1989, 158; KOTSIDU 1995, 100; REBER 1998, 32.

Neubegründer dieser Ordnung<sup>4885</sup>, sondern auch das gesamte Bildprogramm des Tempels zielt auf die Glorifizierung der Überlegenheit der menschlichen *ratio* in ihrer Konfrontation mit den irrationalen Mächten ab<sup>886</sup>.

#### 3.3 POSEIDONTEMPEL AM KAP SUNION

Auf dem Kap der südlichsten Landspitze Attikas befinden sich noch heute die imposanten Überreste eines dorischen Peripteros klassischer Zeit<sup>887</sup>. Auskunft über den göttlichen Inhaber des Tempels geben einerseits Pausanias<sup>888</sup>, dem zufolge hier einzig Athena verehrt wird, andererseits Inschriften<sup>889</sup> und weitere Erwähnungen in der antiken Literatur<sup>890</sup>, die Poseidon als Kultempfänger nennen. In der Forschung wird die ambivalente Überlieferung entweder auf eine Verwechslung des Pausanias zurückgeführt oder mit einer gemeinsamen Kultgenossenschaft beider Gottheiten erklärt<sup>891</sup>; zuletzt hat sich allerdings wieder Goette aufgrund einer Opfervorschrift im Kultkalender des benachbarten Demos Thorikos<sup>892</sup>, m. E. zu Recht, dafür ausgesprochen, dass "nicht Athena, sondern Poseidon die Hauptgottheit am südlichen Kap Attikas war<sup>4893</sup>. Der aus parischen Marmor gefertigte Skulpturenschmuck des Peripteros<sup>894</sup> ist nur in relativ schlecht erhaltenen Bruchstücken überliefert<sup>895</sup>, mit denen ich mich im Folgenden eingehend, aber nicht unter stilistischen Gesichtspunkten beschäftigen werde.

<sup>885</sup> So HÖLSCHER 1980, 360f.

OLSEN 1938, 279; THOMPSON 1962, 343-344; KOTSIDU 1995, 98-99; DELIVORRIAS 1997, 83.

Literaturauswahl zur Architektur des Peripteros: STAÏS 1900 und 1917; PLOMMER 1960; TRAVLOS 1988, 404-429; WAELE 1998; GOETTE 2000, 18-32; GRUBEN 2001, 229-232.

<sup>&</sup>lt;sup>888</sup> Paus. 1, 1, 1,

<sup>&</sup>lt;sup>889</sup> IG II<sup>2</sup> 1270. 18f.; IG II<sup>2</sup> 1300. 8f. Vgl. dazu PEEK 1934, 35-39 – IG I<sup>2</sup> 310. 187; IG I<sup>2</sup> 324. 87.

Lys. 21, 5; Aristoph. Equ. 560; Aristoph. Av. 869; Eur. Cycl. 290f.; Pseudo-Skylax – siehe MÜLLER 1855.

<sup>891</sup> So Gauer 1968, 71f.; Delivorrias 1974, 80f.; Sinn 1992, 177-178.

<sup>892</sup> SEG 33.147. Vgl. dazu DAUX 1983 und 1984.

GOETTE 2000, 43f. Bereits STAÏS 1900, 122f. präferiert eine Zuweisung an den Gott Poseidon.

Nur die Metopen des dorischen Außenfrieses bestehen aus lokalem Marmor und weisen keinen Reliefschmuck auf, vgl. dazu MILES 1989, 184f. 247f.

Lange Zeit herrschte in der Forschung Konsens darüber, dass die Sima des Tempels auf die Athener Agora transferiert worden sind und dass der Poseidontempel demzufolge in die Reihe der sog. Wandertempel einzuordnen ist, vgl. DINSMOOR 1974, 232-238; DELIVORRIAS 1974, 63-65. Zuletzt hat aber GOETTE 2000, 29 noch einmal betont, dass die Reste der Giebelsimen in Sunion selbst entdeckt wurden.

## 3.3.1 Erhaltene Giebelfragmente

Vom Giebelschmuck<sup>896</sup> des Poseidontempels am Kap Sunion besitzen wir heute nur noch wenige Fragmente. Die größte und am besten erhaltene Figur stellt eine weibliche Sitzstatue<sup>897</sup> dar, die aufgrund ihrer blockhaften Gestaltung relativ vollständig geblieben ist. Ihr Fundort unmittelbar vor der östlichen Tempelfront, der dank den exakten Angaben des Ausgräbers als gesichert gelten darf, spricht für eine Zugehörigkeit zum Osttympanon, während ihre Maße zu einer Aufstellung in der Giebelmitte passen<sup>898</sup>. Die weibliche Gestalt hat sich in ruhiger Haltung und mit einem Peplos bekleidet auf einer Sitzgelegenheit, die sicher nicht felsenartig gebildet war<sup>899</sup>, niedergelassen, wobei sie das rechte Bein vor das linke setzt. Der rechte erhaltene Oberarm ist vom Körper gelöst und wird von Delivorrias mit einem abgewinkelten Unterarm ergänzt, der "nach oben geführt und durch ein Attribut, wohl ein Szepter, vervollständigt war 4900. Die deutliche Verschiebung der Halsgrube zur Seite der linken Schulter suggeriert eine leichte Kopfwendung der Figur nach rechts. Staïs bezeichnet sie m. E. ohne ausreichende Begründung als Nymphe, also wohl Nereide, aus dem Gefolge des Poseidon<sup>901</sup>. Ferner weist Delivorrias dem Ostgiebel den nach rechts gewandten Kopf einer Athena mit Helm<sup>902</sup> zu und diesem wiederum ein Bruchstück eines Unterarms<sup>903</sup> und einen Torso mit Ägis und Gewandrest<sup>904</sup>; das Oberkörperfragment hat Despinis allerdings kürzlich überzeugend von der Einbeziehung in die Giebelgruppe ausgeschlossen, da es aus pentelischen Marmor gefertigt ist und eine kaiserzeitliche Kopie der Athena im Typus Giustiniani darstellt<sup>905</sup>.

Von besonderem Interesse sind für meine Arbeit das Fragment eines linken männlichen Oberschenkels<sup>906</sup> (Taf. XXVI, 2), das von der Mitte des Glutaeus bis zur Mitte des

Zum architektonischen Aussehen der Giebelfelder: ORLANDOS 1953/54; DELIVORRIAS 1974, 61.

Athen, NM 3410. Die Figur wurde von STAÏS 1917, 198 veröffentlicht und von ORLANDOS 1915 erstmals kurz besprochen.

STAÏS 1917, 169; HERBIG 1941, 115; DELIVORRIAS 1974, 62. 67; GOETTE 2000, 29 Anm. 150. Ferner legen die für eine Verankerung in der Tympanonwand so charakteristische Einlassung im unteren Teil des Rückens, die auffallend gelängte Proportionierung der Oberschenkel, die besondere Verwitterung sowie die sehr schlichte Wiedergabe der gesamten Rückseite eine ursprüngliche Verwendung als Giebelfigur nahe.

So ein Vorschlag von ORLANDOS 1953/54, 9. Widerspruch auch von DELIVORRIAS 1974, 68.

<sup>900</sup> DELIVORRIAS 1974, 68.

STAÏS 1917, 198. Auch LAPALUS 1947, 453 schlägt vorsichtig eine Deutung auf ein Thema aus dem Repertoire der Poseidon-Mythen vor.

Athen, NM 558. Den Kopf hat Delivorrias 1974, 70-72 nicht nur aufgrund seiner starken Verwitterung, sondern auch wegen der charakteristischen Sunion-Patina und der stilistischen Erscheinung dem Poseidontempel zugewiesen und ausführlich diskutiert.

Sunion-Depot, ohne Nummer; erwähnt bei DELIVORRIAS 1974, 72.

<sup>904</sup> Sunion-Depot, Nr. 22 (?).

<sup>&</sup>lt;sup>905</sup> DESPINIS 1999. Zustimmung auch von SINN 1992, 177 und GOETTE 2000, 29.

Sunion-Depot, ohne Nummer; erwähnt bei DELIVORRIAS 1974, 75.

Oberschenkels auf der Rückseite erhalten ist und aus dem Depot in Sunion stammt, sowie das Fußfragment eines rechten Standbeines<sup>907</sup> (Taf. XXVI, 3), das "wegen der Befestigungsart seiner Plinthe auf dem Horizontal-Geison [...] unmittelbar mit der Giebeldekoration unseres Tempels kombiniert werden [kann]<sup>4,908</sup>. Delivorrias zieht die beiden Bruchstücke für die Rekonstruktion einer männlichen stehenden Figur heran, die seiner Meinung nach in Dreiviertelansicht nach links gewandt mit einem vorgesetzten rechten und einem zurückgestellten linken Bein gezeigt wird und die das Pendant zu Athena in der Mitte des Ostgiebels bildet<sup>909</sup>. Es liegt nahe, die Gestalt mit dem göttlichen Tempelherrn Poseidon in Verbindung zu bringen und in der Gegenüberstellung der beiden Gottheiten eine Anspielung auf den Mythos vom Streit um Attika zu erkennen<sup>910</sup>. Letztere Annahme scheinen zwei im Depot von Sunion gefundene Fragmente<sup>911</sup> von Gespannpferden sowie die mehrmals beobachtete thematische Verwandtschaft zwischen der weiblichen Sitzstatue und der Figur Q aus dem Westgiebel des Parthenon (Vgl. Kap. 3.1.4.1) zu bestätigen<sup>912</sup>.

Trotz der ansprechenden Anhaltspunkte ist meiner Meinung nach bisher sowohl im Ost- als auch im Westgiebel des Tempels - von letzterem besitzen wir überhaupt keine Reste mehr<sup>913</sup> - keine gänzlich überzeugende Lösung der Frage nach dem dargestellten Geschehen gelungen. Ich möchte mich der Feststellung von Goette anschließen, dass sich ein "Thema des Giebelschmuckes [...] wegen des fragmentarischen Zustandes nicht mehr ermitteln [lässt]"<sup>914</sup>.

## 3.3.2 Erhaltene Friesfragmente

Bei den Ausgrabungen am Poseidontempel am Kap Sunion kamen "vor der Ostseite der Tempelcella, theils innerhalb, theils ausserhalb der ehemaligen, durch die äussere Säulenstellung gebildeten Vorhalle"<sup>915</sup>, dreizehn mehr oder weniger vollständig erhaltene Platten eines Relieffrieses<sup>916</sup> zu Tage. Um deren Anbringung und Interpretation ist eine bis

-

<sup>907</sup> Athen, Nationalmuseum 3896.

<sup>908</sup> DELIVORRIAS 1974, 74f.

<sup>909</sup> DELIVORRIAS 1974, 75.

So ein Vorschlag von DELIVORRIAS 1974, 78f.

Sunion-Depot, ohne Nummer. Beide Fragmente lassen sich DELIVORRIAS 1974, 76 zufolge vor allem aufgrund ihrer "flachgebildeten, zusammengepressten Form, die man bei freistehenden Pferdedarstellungen kaum finden kann", der Giebelkomposition zuweisen.

<sup>912</sup> HERBIG 1941, 116; DELIVORRIAS 1974, 78.

Zum Problem des Westgiebels siehe DELIVORRIAS 1974, 86-90.

<sup>914</sup> GOETTE 2000, 29.

So FABRICIUS 1884, 339. Erste Notizen zu dem Fries stammen von LANGE 1881 und FURTWÄNGLER 1882, die erste systematische Untersuchung dagegen von FABRICIUS 1884, von dem ich im Folgenden die Zählung der Reliefplatten übernehmen werde.

Die dreizehn Reliefplatten werden von DELIVORRIAS 1969 durch diverse Neufunde ergänzt.

heute währende Kontroverse entstanden. Die ältere Forschung<sup>917</sup> vertritt mit Blick auf die scheinbar eindeutige Fundlage die Auffassung, dass nur das östliche Pteron mit einem an allen vier Seiten umlaufenden Fries versehen war, der Darstellungen einer Kentauromachie<sup>918</sup>, einer Gigantomachie<sup>919</sup> sowie verschiedener Theseustaten<sup>920</sup> trägt. Felten hat jedoch recht überzeugend dargelegt, dass kein gewichtiges Argument gegen die naheliegende Aufteilung der gefundenen Platten in zwei Friese über Ost- und Westfront der Cella nach Vorbild des Hephaisteions spricht und dass lediglich das Thema der Kentauromachie auf den Reliefs mit Sicherheit nachzuweisen ist<sup>921</sup>. Seiner Meinung nach sind über der Westfront des Tempels sieben Friesplatten angebracht, die in einer gleichgewichtig-symmetrischen von einer Mitte ausgehenden Komposition die kalydonische Eberjagd wiedergeben, über der Ostfront dagegen neun Friesplatten, die die unzweifelhaft belegte Kentauromachie zeigen<sup>922</sup>.

Der Tempelherr Poseidon lässt sich m. E. mit den auf den Friesblöcken dargestellten Themen – Kentauromachie und kalydonische Eberjagd – nur mittels seines Sohnes Theseus in Beziehung setzen, der an beiden Ereignissen als herausragender Kämpfer teilnimmt und zentral in den Kompositionen platziert wird<sup>923</sup>. Weitere Erklärungsversuche bezüglich der für die Friesdekoration getroffenen Themenauswahl und der damit beabsichtigten Rückschlüsse auf bestimmte Aspekte des Gottes Poseidon haben sich mir nicht erschlossen.

-

Vgl. Fabricius 1884; Herbig 1941, 89-111. Plommer 1950, 92 hegt als Erster starke Bedenken gegenüber einer derartigen Anbringung des Frieses, die von Delivorrias 1969, 136f. zum Teil in seine Überlegungen mit aufgenommen werden.

Vgl. FABRICIUS 1884, 343: Platten 1, 2, 3, 4, 6, 11 - HERBIG 1941, 96-100: Platten 2 (Kaineus-Gruppe), 3, 4.

Vgl. Fabricius 1884, 343f.: Platten 7 (Athena mit Gigant), 8 (Wagenlenkerin mit Gespann), 10 - HERBIG 1941, 103-108: Platten 7 (Athena mit Gigant), 10 (Artemis und Herakles mit Gigant), "Fragment Staïs" (überwundener Gigant).

Vgl. Fabricius 1884, 343: Platte 13 (marathonischer Stier) - Herbig 1941, 100-103: Platten 5 (Skironabenteuer), 13 (krommyonische Sau) – Dörig 1958: Platte 13 (marathonischer Stier). Delivorrias 1969, 137 zufolge ist ein gesicherter "Nachweis einer Serie von Platten mit Theseus-Taten [...] angesichts der spärlichen Fragmente nicht zu erbringen".

Als Hauptargumente werden angeführt, dass zum einen die Fundlage der Friesblöcke angesichts des Schicksals der Ruine des Poseidontempels keineswegs der Sturzlage entsprechen muss, zum anderen dass sich die Theseustaten prinzipiell wenig für eine Frieserzählung eignen. Vgl. Felten 1984, 47-57; Felten – Hoffelner 1987, 169-171. Die Argumentation von Felten findet die völlige Zustimmung von Goette 2000, 28f.

<sup>922</sup> Vgl. Felten 1984, 66-69; Felten – Hoffelner 1987, 172-184.

a) Kalydonische Eberjagd (Abfolge von links nach rechts gesichert): Platten 6 (drei Jagdhelfer) – 10 (Atalante, Ankaios, Meleager) – 13 (Theseus und Peirithoos? mit Eber) – 9 (zwei Jäger) – 12 (drei Jagdhelfer).

b) Kentauromachie (Abfolge variabel): Platten 1-2 (Kaineus-Gruppe) -3 (Theseus mit Hippodameia) -4 (Peirithoos mit Lapith) -5-7-8-11 - "Fragment Staïs".

DELIVORRIAS 1974, 81 zufolge ist die betonte Erscheinung des Heros Theseus im Fries ein weiteres Indiz für die Doppelverehrung des Poseidon und der Athena in Sunion; für ihn gilt Theseus "als Sohn des Meergottes und zugleich als Errichter und vor allem Erhalter der durch Athena symbolisierten athenischen Demokratie".

# 3.3.3 Zusammenfassende Bemerkungen

Es steht außer Frage, dass dem Poseidonheiligtum am Kap Sunion aufgrund seiner strategisch wichtigen Lage an einem für den Seeverkehr zwischen den Staaten des östlichen Mittelmeeres und dem griechischen Festland markanten Orientierungs- und Landungspunkt eine überregionale Bedeutung zukommt<sup>924</sup>. Ferner berichten diverse antike Zeugnisse<sup>925</sup> von einem penteterischen Fest in Sunion, zu dem die Polis Athen ein Schiff mit Honoratioren entsendet und das mit einem Wettkampf, einer Ruderregatta, begangen wird. Allem Anschein nach handelt es sich hierbei um eine überregionale Veranstaltung, die den gesamten attischen Staat betrifft und mit ihrem betont maritimen Charakter gut zu dem in Sunion verehrten Gott Poseidon passt<sup>926</sup>.

Nach dem Ende der Kämpfe gegen die Perser scheint das Heiligtum am Kap Sunion innerhalb der bereits unter Themistokles begonnenen Seepolitik Athens eine besondere Rolle einzunehmen<sup>927</sup>. An dem Ort erhält der Gott Poseidon nämlich sowohl den Beinamen Soter wegen seiner Hilfe bei der Perserabwehr<sup>928</sup> als auch nach dem Seesieg bei Salamis eine Dankesweihung in Form eines durch die Griechen erbeuteten phoinikischen Kriegsschiffes<sup>929</sup>. Demzufolge ist die nach den Perserkriegen erhöhte athenische Aufmerksamkeit gegenüber dem Meer und damit auch gegenüber dem für den Bereich zuständigen Gottes, die bereits in anderen Kontexten konstatiert worden ist (Vgl. Kap. 2.1.8.3; 2.2.2), auch am Kap Sunion im attischen Hauptheiligtum des Poseidon deutlich zu spüren.

#### 3.4 OSTFRIES DES ATHENA-NIKE-TEMPELS

Das Heiligtum der Athena Nike befindet sich auf der Bastion südlich des Aufgangs zu den Propyläen der Athener Akropolis<sup>930</sup>. Im 17. Jahrhundert wurde der Tempel überwiegend in die nachantike Festungsanlage des Burgbergs verbaut, weswegen kaum mehr ein

<sup>&</sup>lt;sup>924</sup> z. B. SINN 1992, 180f.; GOETTE 2000, 18. 42.

<sup>925</sup> Hdt. 6, 87 - Lys. 21, 5 - IG I<sup>3</sup> 8.18.

<sup>&</sup>lt;sup>926</sup> GOETTE 2000, 43.

<sup>927</sup> Vgl. Delivorrias 1974, 81.

<sup>928</sup> Hdt. 7, 192f.

<sup>929</sup> Hdt. 8, 121. Vgl. dazu GOETTE 2000, 43.

Literaturauswahl zum Tempel der Athena Nike: ROSS – SCHAUBERT – HANSEN 1839; WESENBERG 1981; MARK 1993; HOEPFNER 1997; WAELE 1997.

Architekturteil *in situ* überliefert ist. Von den Giebelskulpturen besitzen wir heute nur noch Bruchstücke, die sich lediglich auf sehr hypothetischer Grundlage zu einer Komposition verbinden lassen<sup>931</sup>, während der Fries, der den Bau an den Außenseiten wie ein Stirnband umgibt, in großen Teilen, aber aufgrund seiner starken Verwitterung in einem relativ schlechten Zustand erhalten ist. Jener besteht aus vierzehn Blöcken<sup>932</sup>, deren ursprüngliche Anordnung nur auf der Ost- und Westseite als gesichert gelten darf<sup>933</sup>. Nord- und Westfries zeigen Kämpfe zwischen Griechen<sup>934</sup>, der Südfries einen Kampf zwischen Persern und Griechen<sup>935</sup> und der Ostfries eine Versammlung diverser Gottheiten, unter denen sich auch Poseidon befindet.

# 3.4.1 Figur 13<sup>936</sup>

Der Ostfries des Athena-Nike-Tempels bestand ursprünglich aus vier Friesblöcken (a-d) $^{937}$ , von denen heute noch die Platten a, b und c mit insgesamt 24 Figuren erhalten sind $^{938}$ . Diese geben eine Versammlung fast statuenhaft posierender Gottheiten wieder, die vornehmlich ruhig stehend oder sitzend in scheinbar handlungslosem Nebeneinander aufgereiht sind; ihre Komposition wird von einer deutlich auf die Mitte ausgerichteten Symmetrie beherrscht $^{939}$ . Die Identifizierung eines Großteils der dargestellten Figuren ist aufgrund des Fehlens fast sämtlicher Köpfe und Attribute problematisch $^{940}$ .

Ostgiebel: Gigantomachie (?) – Westgiebel: Amazonomachie (?). Zu den Giebeln: ORLANDOS 1947/48, 26-38; DESPINIS 1974; DELIVORRIAS 1974, 185-187; BROUSKARI 1989; EHRHARDT 1989.

Vier Blöcke aus dem Süd- und Westfries wurden im 19. Jh. von Lord Elgin in das Britische Museum gebracht und sind dadurch besser erhalten, BLÜMEL 1950/51, 135; KNELL 1990, 140.

<sup>&</sup>lt;sup>933</sup> Vgl. Orlandos 1915, 38-39; Blümel 1950/51, 146-150; Harrison 1970; Felten 1984, 118-123.

Die Krieger auf den beiden Friesseiten sind weder durch Tracht noch durch Bewaffnung durchgängig differenziert; vgl. KNELL 1990, 141-143.

Die persischen Partizipanten sind zweifelsfrei an ihrer charakteristischen Tracht – lange Hosen und langärmeliges Obergewand – erkennbar, so KNELL 1990, 145.

Zählung der Friesfiguren nach SAUER 1890, Beil. 96-97.

Zählung der Friesblöcke nach ROSS – SCHAUBERT – HANSEN 1839, Taf. XI. XII.

Athen, Akr. Mus. 18135. 18137. 18138. Näheres zu deren Erhaltungszustand bei BLÜMEL 1923, 11.

Nur an den äußeren Enden der Götterversammung wird die Symmetrie aufgelockert und einzelne Figuren bewegt wiedergegeben, vgl. BLÜMEL 1950/51, 151; PEMBERTON 1972, 309; KNELL 1990, 144. BLÜMEL 1923, 12 und PALAGIA 2005, 188f. bringen die charakteristische Anordnung weit verteilter frontaler Figuren mit Phidias in Verbindung, die primär bei Reliefkompositionen großer Statuenbasen angewendet wird. Beispiele: Basen der Athena Parthenos (Paus. 1, 24, 7; PALAGIA 2000, 60), des olympischen Zeus (Paus. 5, 11, 8) und der Nemesis von Rhamnous (Paus. 1, 33, 7-8; PALAGIA 2000, 63-68).

Laut BLÜMEL 1950/51, 151f. hatte der Bildhauer gewiss bestimmte Gottheiten im Sinn, es genügte ihm aber, "seine Götter rein äußerlich durch Attribute kenntlich zu machen" und nicht wie beispielsweise am Ostfries des Parthenon durch eine "feine Psychologie".

Die Mitte des Ostfrieses, formaler wie inhaltlicher Bezugspunkt der gesamten Komposition, nehmen zwei im Profil einander gegenübersitzende Gottheiten (13; 16) und die beiden zwischen ihnen stehenden Gestalten (14; 15) ein. Die weibliche Figur 14 wird aufgrund des erhaltenen Rundschildes in ihrer linken Hand und ihrer besonders hervorgehobenen Stellung zwischen den beiden sitzenden Figuren überzeugend mit Athena identifiziert<sup>941</sup>. Die Göttin ist nahezu frontal ausgerichtet, dreht sich aber leicht nach links zu einem Gott (13), der ihr zugewandt und in Seitenansicht auf einem Felsblock<sup>942</sup> Platz genommen hat. Sein Oberkörper ist entblößt, um seine Hüften dagegen ein Mantel gelegt, der auch das linke hochgestellte Bein völlig bedeckt (Taf. XXVII). Den linken Arm hält er schräg nach vorne, während er den rechten vermutlich etwas zur Seite anhebt, so dass sein muskulöser Oberkörper leicht in Schrägansicht erscheint. Die Figur 13 wird in der Forschung einstimmig mit dem Gott Poseidon verbunden 943. Den Schluss legt in besonderem Maße die männliche Figur 16 nahe, die sich rechts von Athena auf einem reichen Thron mit Fußschemel niedergelassen hat; ein derartiges Sitzmöbel gebührt keiner anderen Gottheit als Zeus<sup>944</sup>. Die Figur 13 befindet sich folglich nicht nur in einer mit dem obersten Gott korrespondierenden Stellung, sondern auch an der Spitze der linken Götterreihe und muss dementsprechend einer "der alten hochrangigen Götter sein, dessen Rang es ihm erlaubt, im Zentrum dieser Götterversammlung sitzend im unmittelbaren Gegenüber zu Zeus zu erscheinen, eine Auszeichnung, die am ehesten dessen Bruder Poseidon zukommen kann"945. Meiner Meinung nach wird eine solche Benennung auch durch die unmittelbare Nähe der in vielerlei Weise mit Poseidon verbundenen Göttin Athena gestützt, die nicht zuletzt durch deren bewusste Hinwendung zu dem Gott angedeutet wird. Zur Mittelgruppe des Frieses gehört ferner die Figur 15 zwischen Athena und Zeus, die bis auf geringe Spuren direkt hinter dem Fußschemel des obersten Gottes weggebrochen und um die eine bis heute m. E. ungeklärte Kontroverse entstanden ist. Diverse Forscher wollen in dem Rest etwas Anorganisches wie einen Opfertisch oder ein Siegeszeichen<sup>946</sup> sehen, während andere

<sup>&</sup>lt;sup>941</sup> z. B. Blümel 1923, 12; Knell 1990, 144; Palagia 2005, 187f.

<sup>942</sup> BLÜMEL 1950/51, 151 sieht hier fälschlicherweise einen Erdhügel.

<sup>&</sup>lt;sup>943</sup> z. B. Blümel 1923, 13; Pemberton 1972, 309, Knell 1990, 145; Palagia 2005, 188.

z. B. Blümel 1923, 13; Knell 1990, 144; Palagia 2005, 188.

KNELL 1990, 145. Zur Stützung des Benennungsvorschlags als Poseidon sieht PALAGIA 2005, 188 in dem Felsen, auf dem der Gott sitzt, ein Attribut des chtonisch väterlichen Gottes, während HARRISON 1997, 111 in diesem eine Anspielung auf den Felsen von Sunion erkennen will.

<sup>&</sup>lt;sup>946</sup> Opfertisch: Furtwängler 1895, 449 – Siegeszeichen: Kardara 1961, 85; Simon 1982/83, 31.

glauben, in jenem ein nacktes linkes Bein zu erkennen, und somit eine anthropomorphe Gestalt<sup>947</sup> postulieren.

Zu beiden Seiten der Mittelgruppe folgen je fünf stehende Figuren (8-12; 17-21), die fast alle zum Zentrum blicken und untereinander wieder ganz symmetrisch in Einzelgruppen aufgeteilt sind; auf diese folgen abermals rechts (4-7) wie links (22-24) je eine Gruppe aus drei zur Mitte hin bewegten Frauengestalten, von denen eine rechts fehlt, und einer thronenden Figur, von der die linke nur noch gebrochen erhalten ist. Der verlorene Eckblock *d* wird ähnlich wie der erhaltene Eckblock *a* mit drei ruhig zur Mitte gewandten Gestalten (1-3) aufgebaut gewesen sein<sup>948</sup>. Meiner Meinung nach dürfen lediglich die Benennungen der Figuren 1-3 als Peitho, Eros und Aphrodite, 8-10 als apollinische Trias<sup>949</sup>, 12 als Amphitrite, 17 als Hera und schließlich 20-21 als Demeter und Kore als gesichert gelten<sup>950</sup>.

## 3.4.2 Interpretation im Zusammenhang

Der größte Teil der Forscher<sup>951</sup> geht zu Recht davon aus, dass der Ostfries des Athena-Nike-Tempels nur in Verbindung mit den Schlachtszenen der Süd-, West- und Nordfriesseite zu verstehen ist; man<sup>952</sup> postuliert ein einheitliches attisch-patriotisches Bildprogramm für den gesamten Bauschmuck des Tempels, das auch die Giebel, Akrotere<sup>953</sup> und Reliefs der Balustrade<sup>954</sup> berücksichtigt, die den heiligen Bezirk auf den drei abfallenden Seiten im Süden, Westen und Norden einfasst. Die Interpretation des Baukomplexes hängt ganz wesentlich von der Frage ab, ob Süd-, West- und Nordfries eine einzige große Schlacht<sup>955</sup> oder zwei bzw. drei verschiedene Kämpfe wiedergeben und ob diese mythische<sup>956</sup> oder

Hermes: Felten 1984, 129 – Ares: Jeppesen 1963, 93f.; Harrison 1997, 113 – Hephaistos: Palagia 2005, 189 – Nike: Blümel 1923, 13; Boardman 1987, Abb. 127. 3 (von Palagia 2005, 189 wird die Deutung aufgrund des nackten Beines ausgeschlossen).

Zur Anordnung der Figuren zu beiden Seiten der Mittelgruppe: BLÜMEL 1923, 11f..; FELTEN 1984, 118. Nur JEPPESEN 1963, 95 denkt hier an Triptolemos zwischen Kore und Demeter.

Vgl. die überzeugenden Identifikationsvorschläge bei BLÜMEL 1923, 13-14; PEMBERTON 1972, 309; SIMON 1982/83, 31-36; FELTEN 1984, 129-130; HARRISON 1997, 110-116; PALAGIA 2005, 187-188.

z. B. Pemberton 1972, 309; Hölscher 1973, 91 Anm. 437; Felten 1984, 123; Knell 1990, 148; Harrison 1997, 110.

z. B. Pemberton 1972, 309; Hölscher 1973, 93; Knell 1990, 149; Hölscher 1997, 144-147.

Literaturauswahl zu den Akroteren: LINFERT 1968; BOULTER 1969; HÖLSCHER 2000; SCHULTZ 2001.

Literaturauswahl zur Balustrade: Carpenter 1929; Simon 1982/83, 37-43; Hölscher 1997; Simon 1997b; Brouskari 1999.

Schlacht von Plataiai: v. a. FURTWÄNGLER 1895, 213f. (zu Recht abgelehnt von HÖLSCHER 1973, 92; SIMON 1982/83, 30; FELTEN 1984, 123f.) - Kampf der Athener unter Erechtheus gegen die Eleusinier und Thraker unter Eumolpos: KARDARA 1961 (zu Recht abgelehnt von PEMBERTON 1972, 303; HÖLSCHER 1973, 92).

FELTEN 1984: Nordfries: Kampf zwischen Memnon und Achilles; Westfries = allgemeine Schlacht vor Troja – HARRISON 1997: Nord- und Westfries = heroische Taten des Theseus.

historische<sup>957</sup> Begebenheiten darstellen. Auch wenn ich die Bemühungen einzelner Forscher, von den erhaltenen Relieffriesen auf bestimmte historische Kämpfe zu schließen, oftmals für methodisch sehr gewagt erachte<sup>958</sup>, überzeugt mich der oft zitierte, aber inzwischen von Hölscher<sup>959</sup> widerlegte Einwand, dass es "in der griechischen Kunst der klassischen Zeit gar kein historisches Relief gibt"<sup>960</sup>, auch nicht. Meiner Meinung nach dient der gesamte Skulpturenschmuck des Niketempels der Glorifizierung der besonders mit Hilfe der Göttin Athena errungenen Siege Athens und allgemein des Sieges der griechischen Lebensordnung über bedrohliche Gegner<sup>961</sup>.

Abschließend bleibt noch die Frage zu klären, welche Funktion der Götterversammlung im Ostfries und speziell der Figur des Poseidon in dem Bildprogramm zukommt; ohne Zweifel wird hier nicht ein beliebiges Zusammentreffen diverser Gottheiten geschildert. Die Deutungsvorschläge des Ostfrieses als Debatte über den griechischen Streitfall mit Persien durch Furtwängler<sup>962</sup>, als Psychostasie von Achilles und Memnon durch Felten<sup>963</sup>, als Einführung des Theseus in den Olymp durch Schweitzer<sup>964</sup> und als Athenageburt durch Palagia<sup>965</sup> sind m. E. abzulehnen. Vielmehr scheinen die auf den anderen Friesseiten dargestellten Kämpfe unter den Schutz der versammelten Gottheiten, allen voran die im Relief besonders hervorgehobene Athena, gestellt zu sein. Die Götter treten als Garanten athenischer Siege auf<sup>966</sup>, "ohne daß sie selbst tätig in die Kämpfe eingreifen". Ferner werden sie "nicht als konkrete Gestalten eines traditionellen Mythos begriffen und dargestellt", sondern "stehen vielmehr für ideelle Konzepte der gegenwärtigen Lebenswelt", wie in diesem Fall "für ruhmreiche Leistungen wie die Siege über politische Feinde".

PEMBERTON 1972: Westfries = Sieg der Athener über die Korinther bei Megara – HÖLSCHER 1973: Nordfries: Sieg der Athener über die Böoter bei Oinophyta; Westfries: vgl. Pemberton - PALAGIA 2005: Westfries = Sieg der Athener über die Spartaner bei Oinoe.

Auch SIMON 1982/83, 31 ist der Auffassung, dass in den Friesen "keine bestimmten Schlachten gemeint [sind], sondern Siege der Athener über Böoter und Peloponnesier [und Persier] allgemein".

Schließlich gibt es im 5. Jh. v. Chr. bereits Gemälde historischer Schlachten und auch das auf Block *i* des Westfrieses dargestellte Tropaion spricht für eine historische Erklärung, da es laut HÖLSCHER 1973, 92 "meist [...] historische Zusammenhänge [sind], in denen solche Siegesdenkmäler begegnen". Siehe dazu auch PEMBERTON 1972, 304; PALAGIA 2005, 185.

Die Meinung vertreten noch BLÜMEL 1950/51, 154 und JEPPESEN 1963, 91. Auch FELTEN 1984, 125 ist der Meinung, dass "jeder präzise «historische» Hinweis [im gesamten Skulpturenschmuck dieses Tempels] fehlt".

<sup>961</sup> HÖLSCHER 1997, 145.

<sup>962</sup> FURTWÄNGLER 1895, 448-449.

Felten 1984, 129-131 teilt die Gottheiten ferner in Trojaner- und Griechenfreunde ein, was bereits Jeppesen 1963, 94 vorgeschlagen hat, der in der Götterversammlung eine Anspielung auf die Iliasstelle Hom. II. 20, 4f. sieht (Kritik von Pemberton 1972, 303). Die Theorie von Felten findet bei Knell 1990, 145 großen Anklang.

<sup>964</sup> So B. Schweitzer bei FUCHS 1969, 442.

<sup>965</sup> PALAGIA 2005, 189.

<sup>966</sup> HÖLSCHER 1997, 146. 156.

<sup>967</sup> BLÜMEL 1950/51, 152.

HÖLSCHER 1997, 162. Bereits SIMON 1982/83, 36 konstatiert das Fehlen jeglicher mythischer Handlung.

Poseidon (13) ist in der Götterversammlung gemäß seines hohen Ranges unter den olympischen Göttern in unmittelbarer Nähe zu Zeus (16) und Athena (14) platziert. Kardara zufolge ist hier die Feier des Sieges der Athena über Poseidon im Wettstreit um Attika wiedergegeben; deren Argumentation beruht hauptsächlich auf der Annahme, dass der Krieg des Erechtheus gegen Eumolpos, eine dem Götterstreit entsprechende Auseinandersetzung, auf den anderen drei Friesseiten gezeigt wird<sup>969</sup>, eine m. E. haltlose Hypothese<sup>970</sup>. Hinter Poseidon befinden sich seine Partnerin Amphitrite (12) und ein schlanker Jüngling (11), der sich mit gekreuzten Beinen auf einen dünnen knotigen Stock stützt und einigen Forschern<sup>971</sup> zufolge sein Sohn Theseus darstellt; dieser verkörpert schließlich vor allem auch den kriegerischen Ruhm Athens und steht mit der Partnerin des Poseidon durch den zu der Zeit aktuellen Mythos von seinem Besuch auf dem Meeresgrund in enger Verbindung<sup>972</sup> (Vgl. Kap. 2.1.8.2.1).

Meiner Meinung nach wird Poseidon im Ostfries des Athena-Nike-Tempels aber weniger in seiner Rolle als mythischer Vater des athenischen Hauptheros Theseus gezeigt als vielmehr in seiner Funktion als Schutzgottheit der siegreich zu See kämpfenden athenischen Flotte<sup>973</sup> und das in unmittelbarer Nähe zu Athena, deren kriegerische Fähigkeiten besonders im Schmuck des letztendlich ihr geweihten Tempels glorifiziert werden<sup>974</sup>.

.

<sup>969</sup> KARDARA 1961, 84-90.

Auch PEMBERTON 1972, 303 und HÖLSCHER 1973, 92 lehnen eine derartige Interpretation mit überzeugenden Argumenten ab.

SAUER 1890, 102; FURTWÄNGLER 1895, 449; SIMON 1982/83, 32; HARRISON 1997, 111.

Benennung als Hephaistos: JEPPESEN 1963, 94; PEMBERTON 1972, 309; BOARDMAN 1987, Abb. 127.3 – als Ares: Felten 1984, 129 – als Dionysos: Palagia 2005, 187.

<sup>972</sup> HÖLSCHER 1997, 150; SIMON 1982/83, 32.

<sup>973</sup> SIMON 1982/83, 31. Siehe dazu auch PEMBERTON 1972, 309.

<sup>974</sup> SIMON 1982/83, 30-31; HARRISON 1997, 111f.

## 4 Ergebnisse

#### 4.1 DAS BILD DES POSEIDON IM 6. UND 5. JH. V. CHR.

Abschließend soll noch einmal ein chronologischer Überblick über die Darstellungsweise des Gottes Poseidon in der attischen Bildkunst des 6. und 5. Jh. v. Chr. gegeben werden. Dabei möchte ich insbesondere auf die Erscheinung des Gottes in sog. attikaspezifischen Kontexten, d. h. Bildthemen, die entweder in Attika selbst kreiert wurden oder dort mit einer speziellen Konnotation belegt sind, auf seine jeweils angesprochenen Aspekte, die quantitative Verteilung seiner Bilder sowie auf die eingangs gestellte Frage eingehen, ob das historische Ereignis der Perserkriege seine Darstellungsweise nachhaltig beeinflusst.

In der attischen Bildkunst taucht der Gott Poseidon erstmals zu Beginn des 6. Jh. v. Chr. auf. Zum einen wird er wiederholt auf Vasenbildern mit seiner Partnerin Amphitrite in dem Götterzug anlässlich der Hochzeit des Peleus und der Thetis<sup>975</sup> direkt hinter dem Gespann des höchsten Götterpaares platziert, zum anderen erscheint er auf einem Gefäßfragment<sup>976</sup> gemeinsam mit dem attischen Urkönig Kekrops und dessen Töchtern. Auf den ersten bildlichen Wiedergaben wird Poseidon folglich als ein in der olympischen Hierarchie ganz oben stehender und zugleich als ein tief mit der Frühgeschichte Athens und deren mythischen Protagonisten verbundener Gott begriffen.

Etwa zeitgleich mit der Reorganisation der Großen Panathenäen im Jahre 566/65 v. Chr. fällt das Aufkommen der Athenageburt<sup>977</sup> und Gigantomachie<sup>978</sup> in der attischen Vasenmalerei zusammen. Gerade in den beiden Darstellungskontexten, die besonders die Bedeutsamkeit der Hauptgöttin Attikas illustrieren, stellen die Vasenmaler in Athen den Gott Poseidon nicht nur von Anfang an ungewöhnlich häufig dar, sondern weisen ihm auch im gezeigten Geschehen eine signifikante Rolle zu. Bei der Athenageburt erweist er sich als ganz nahe am Geburtsvorgang platzierter Teilnehmer, der aufgrund seines besonderen Verhältnisses zu der neugeborenen Göttin und seiner tiefen kultischen Wurzeln in Attika zu einem festen, dem Ereignis eine speziell attische Konnotation verleihenden Bestandteil des Mythos geworden ist. Bei der für das Bestehen der olympischen Götterordnung so

<sup>975</sup> Siehe Kap. 2.1.1; **P1-P4**.

<sup>976</sup> Siehe Kap. 2.3.3.2; **AH2**.

<sup>977</sup> Siehe Kap. 2.1.2; **A1-A14**.

<sup>978</sup> Siehe Kap. 2.1.3; **G1-G3; G8; G9; G16-G19**.

bedeutsamen Auseinandersetzung mit den Giganten tut sich Poseidon als äußerst wichtiger Kämpfer an der Seite des Zeus und der Athena hervor, der in Attika der Ruf als eigentliche Triumphatorin über die erdgeborenen Urmächte zukommt. Er agiert dabei in einem kontinuierlich gleichförmigen Erscheinungsbild, in dem seine Funktion als Erderschütterer mittels seiner Waffe – ein herausgerissenes Stück Fels – deutlich zum Ausdruck gebracht wird. Dass den Athenern im zweiten Viertel des 6. Jh. v. Chr. zudem der Zuständigkeitsbereich des Gottes als Hippios geläufig ist, belegen einige wenige Darstellungen<sup>979</sup>, die Poseidon als eine auf einem geflügelten Pferd – vermutlich Pegasos – reitende Einzelfigur zeigen.

Ab der Mitte des 6. Jh. v. Chr. nimmt die Menge der bildlichen Wiedergaben des Gottes stetig zu. In der Gigantomachie wird er nun sehr häufig in Einzelkampfszenen dargestellt, während er in den Athenageburtsbildern einen festen Platz, nämlich unmittelbar hinter Zeus, zugewiesen bekommt, den er nur für den kitharaspielenden Apollon räumen muss. Zudem erscheint Poseidon sehr sporadisch bei vereinzelten Taten des Herakles<sup>980</sup>; lediglich bei dem in der attisch schwarzfigurigen Vasenmalerei so häufig dargestellten Kampf des Heros mit dem fischleibigen Meerwesen wird er als Erzeuger des Widersachers und Repräsentant des Meeres des Öfteren berücksichtigt<sup>981</sup>. Im Zusammenhang mit der Einführung des Herakles in den Olymp<sup>982</sup>, einer in spätarchaischer Zeit äußerst weit verbreiteten attischen Bilderfindung, erachten die Vasenmaler in Athen die Anwesenheit des Poseidon offenbar nicht als zwingend erforderlich. Obwohl das Bildthema bereits im zweiten Viertel des 6. Jh. v. Chr. aufkommt, wird der Gott erst ab der Mitte des 6. Jh. v. Chr. und auf nur sehr wenigen Darstellungen bedacht. Er besitzt bei dem Ereignis keinen aktiven Part, sondern fungiert lediglich als abseits stehender Zuschauer und Repräsentant der olympischen Göttergemeinschaft, in die der Heros aufgenommen wird.

Fast ausschließlich<sup>983</sup> auf attisch schwarzfigurigen Vasenbildern der zweiten Hälfte des 6. Jh. v. Chr. erscheint Poseidon bei der apollinischen Trias<sup>984</sup>. Der Gott wird ambivalent dargestellt, einerseits isoliert wie ein Fremdkörper, andererseits der Göttergruppe interessiert zugewandt. Seine wiederholte Anwesenheit in dem Bildkontext ist seitens der Forschung sehr unterschiedlich interpretiert worden. Meiner Meinung nach ist Poseidon in erster Linie mit Apollon, dem Mittelpunkt der stets streng symmetrisch aufgebauten Komposition, in

<sup>979</sup> Vgl. **NA1-NA3**.

<sup>980</sup> Siehe Kap. 2.1.5; **TH1-TH3**.

<sup>981</sup> Vgl. **TH4-TH11**.

<sup>982</sup> Siehe Kap. 2.1.6; **H1-H11**.

Nur ein einziges Exemplar (**AP15**) aus dem späten 5. Jh. v. Chr. ist bekannt.

Beziehung zu setzen: Die Athener zeigen die beiden Götter in einem freundschaftlichen Verhältnis, das eventuell auch auf ihren gemeinsamen Status als ionische Gottheiten zurückzuführen ist<sup>985</sup>. Aus der zweiten Hälfte des 6. Jh. v. Chr. stammt ferner eine kleine Anzahl von Vasenbildern<sup>986</sup>, die das literarisch überlieferte erste Zusammentreffen von Poseidon mit seiner zukünftigen Partnerin Amphitrite auf Naxos in einer feierlichen, dem bedeutsamen Geschehen angemessenen Atmosphäre wiedergeben.

Im letzten Drittel des 6. Jh. v. Chr. werden auf einigen Vasenbildern des Amasismalers<sup>987</sup> die Gottheiten Poseidon und Athena in ruhiger würdevoller Haltung einander gegenüber gestellt. Da hinter den freundlichen Begegnungen keine mythologische Erzählung zu vermuten ist, kommt auf den Darstellungen wohl deren Nähe im Kult und Status als gleichberechtigte Schutzgottheiten von Attika zum Ausdruck. Eine ähnlich enge Verbundenheit des Poseidon mit dem athenischen Hauptheros Theseus erschließt sich aus wenigen Vasenbildern der kurzen Zeitspanne zwischen 520 und 490 v. Chr., die den Gott als aktiven Helfer bei einer der schwierigsten Taten seines Sohnes, dem Raub der Amazonenkönigin Antiope<sup>988</sup>, zeigen. Die attischen Vasenmaler fügen die Gestalt des Poseidon erst nachträglich und ganz bewusst in den seit langem bekannten Mythos ein, um konkret auf die göttliche Abstammung ihres wichtigsten Heros hinzuweisen.

Der Gott erscheint im 6. Jh. v. Chr. aber nicht nur in mythischen Bildkontexten, sondern auch als Einzelfigur auf nicht-narrativen Vasenbildern. In der zweiten Hälfte des 6. Jh. v. Chr. erfahren die Darstellungen des Poseidon als Reiter eines Hippokampen<sup>989</sup> eine überaus weite Verbreitung. Die Reittiere<sup>990</sup> – Mischwesen aus Pferd und Fisch – machen noch einmal ganz deutlich, dass den Vasenmalern in Athen die Aspekte des Gottes als Hippios und vor allem als Meeresbeherrscher wohl vertraut sind. Poseidon erscheint aber genauso ab dem letzten Drittel des 6. Jh. v. Chr. als dynamisch weit ausschreitende Gestalt mit einem Delphin bzw. Fisch sowie dem Dreizack in der Hand<sup>991</sup>, ein Bewegungsmotiv, das sein stürmisches, elementare Naturkräfte wie das Meer oder Erdbeben verkörperndes Wesen unterstreicht. Mit derartigen Einzeldarstellungen, die vermehrt im Zeitraum zwischen 530 und 490 v. Chr. auftreten, verdeutlichen die attischen Vasenmaler den Wirkungsbereich des Gottes, den sie allem Anschein nach für wichtig und darstellenswert halten.

-

<sup>985</sup> Vgl. **APO1**; **APO2**.

<sup>986</sup> Siehe Kap. 2.3.1.3; **AM1-AM5**.

<sup>&</sup>lt;sup>987</sup> Siehe Kap. 2.1.2.3; **AT1-AT4**.

<sup>988</sup> Siehe Kap. 2.1.7.4; **TT4-TT6**.

<sup>989</sup> Vgl. **NA4-NA9**.

Auf **NA10** und **NA11** wird Poseidon nur ausnahmsweise auch auf einem Hippalektryon – einem Mischwesen aus Pferdevorderteil und Hinterteil eines Hahns – reitend gezeigt.

<sup>&</sup>lt;sup>991</sup> Vgl. NA12-NA16.

Zusammenfassend betrachtet wird Poseidon in der attischen Bildkunst des 6. Jh. v. Chr. zum einen in seinen weit verbreiteten Bildschemata, nämlich als hochrangiger Olympier, Herr der Pferde, ionische Gottheit sowie Herrscher über das Meer und andere elementare Naturkräfte gezeigt, zum anderen aber auch unter konkret attischen Gesichtspunkten dargestellt, d. h. als tief in Attika verwurzelte sowie eng mit der Frühgeschichte Athens und besonders mit der Göttin Athena verbundene Gottheit und als göttlicher Vater des Theseus.

In der attischen Bildkunst des 5. Jh. v. Chr. erweisen sich gewisse im vorausgehenden Jahrhundert noch überaus weit verbreitete Bildthemen als "Auslaufmodelle". Dazu zählt die Athenageburt, von der die letzten in ihrer Anzahl drastisch reduzierten Darstellungen noch vor 460 v. Chr. geschaffen werden. Das Erscheinungbild des Poseidon ändert sich nicht – er ist dem Ereignis weiterhin in feierlich-ruhiger Haltung zugewandt<sup>992</sup>. Etwa eine Generation später entsteht der Ostgiebel des Parthenon mit einer Athenageburtsdarstellung<sup>993</sup>, bei der nicht mehr das Geburtsmotiv, sondern die göttliche Epiphanie der Athena im Vordergrund steht. Die Anwesenheit des Poseidon ist aufgrund seiner engen Verbindung zu der Neugeborenen und aus genealogischen Gründen unabdingbar; über seine genaue Darstellungsweise sind keine näheren Aussagen machbar, da keine sicher seiner Figur zugewiesenen Reste existieren. Auch das Bildthema der Einführung des Herakles in den Olymp verschwindet in der attisch rotfigurigen Vasenmalerei geradezu. Auf den wenigen erhaltenen Darstellungen ändert sich weder das Erscheinungsbild des Poseidon noch seine Relevanz für das gezeigte Geschehen – er bleibt ein ziemlich unbeteiligter Zuschauer<sup>994</sup>.

Im 5. Jh. v. Chr. unverändert weit verbreitet ist hingegen das Bildmotiv der Gigantomachie. Die Darstellungsweise des Gottes bleibt über die gesamte Laufzeit hinweg im Prinzip dieselbe, auch wenn er in der attisch rotfigurigen Vasenmalerei noch mehr als Einzelkämpfer betont und seine Waffe, der Felsbrocken, durch allerlei Getier und Vegetation belebt wiedergegeben wird<sup>995</sup>. In der Ostmetope VI des Parthenon<sup>996</sup>, die die Mehrheit der Forscher überzeugend mit dem Kampf des Poseidon gegen einen Giganten in Verbindung bringt, wählen die attischen Bildhauer einen anderen Moment des Gefechts für die Darstellung als die Vasenmaler in Athen: Der Gott hat den Felsbrocken bereits zu Boden geworfen, um ihn nun mit ganzer Körperkraft gegen seinen Widersacher zu pressen<sup>997</sup>;

<sup>&</sup>lt;sup>992</sup> Vgl. **A15**; **A16**.

<sup>993</sup> Siehe Kap. 3.1.3.

<sup>994</sup> Vgl. **H17-H19**.

<sup>&</sup>lt;sup>995</sup> Vgl. G4-G7; G10; G13-G15; G20-G22.

<sup>996</sup> Siehe Kap. 3.1.1.

Die Darstellung auf der Ostmetope VI steht in ikonographischer Tradition mit **G1**.

sowohl seine verwendete Waffe als auch seine zentrale Positionierung zwischen Athena und Zeus lehnen sich aber wieder eng an die bereits lange Zeit auf attischen Vasenbildern gebräuchlichen Bildschemata an. Im späten 5. Jh. v. Chr. bereichern die Vasenmaler in Athen das Erscheinungsbild des Gottes um ein neues Motiv: Er kämpft nun in der Gigantomachie vom Rücken eines Pferdes aus<sup>998</sup>. Da Poseidon als einziger der olympischen Götter je reitend dargestellt wird, darf man die Neuerung als eine Anspielung auf seine Funktion als Hippios verstehen.

Das 5. Jh. v. Chr. bringt aber genauso neue Darstellungskontexte hervor. An erster Stelle sei der in der attischen Vasenmalerei der ersten Hälfte des 5. Jh. v. Chr. so weit verbreitete und in einem betont sexuellen Kontext zu verstehende Bildtypus der Liebesverfolgung genannt, in dem auch Poseidon sehr häufig gezeigt wird. Besonders aussagekräftig sind hierbei nicht seine zahlreich abgebildeten Verfolgungen anonymer weiblicher Gestalten, sondern die weit weniger dargestellten Verfolgungen ikonographisch sicher identifizierbarer Frauen. Zu jenen gehört im ersten Viertel des 5. Jh. v. Chr. Aithra<sup>999</sup>, mit der Poseidon Theseus zeugt. Die Verbindung gerät wohl nicht zuletzt deshalb in einer Zeit in den Blickpunkt der Vasenmaler, in der das Interesse an dem athenischen Hauptheros und somit auch an seiner göttlichen Abstammung besonders groß ist. Sehr viel häufiger stellt der Gott jedoch Amymone<sup>1000</sup> nach, die ab 470 v. Chr. zum wichtigsten Objekt seiner Begierde wird. Die große und lange Präsenz der Danaide lässt sich durch den dazugehörigen Mythos erklären, der einerseits Amymone zum Inbegriff der sexuellen Anspielungen macht, andererseits eng mit der Entstehung einer Quelle und infolgedessen auch mit einem speziellen Wirkungsbereich des Poseidon verbunden ist. Interessanterweise wird der Verfolgungstypus auch auf den Gott und seine Frau angewandt, jedoch nur auf einer verschwindend geringen Anzahl an Bildern<sup>1001</sup>. Die Vasenmaler in Athen geben auf diese Weise den ambivalenten Status der Amphitrite zwischen Meeresnymphe und Partnerin eines hohen Gottes wieder.

Im ersten und zweiten Drittel des 5. Jh. v. Chr. erscheint Poseidon wiederholt bei der Spende, einem weiteren neuen und sehr verbreiteten Bildthema. Der Gott begeht die Opferhandlung stehend oder sitzend sowohl alleine<sup>1002</sup> als auch in Gesellschaft einer weiteren Gestalt, die entweder nicht näher charakterisiert ist<sup>1003</sup> oder eine bestimmte Gottheit wie

<sup>&</sup>lt;sup>998</sup> Vgl. **G23**.

<sup>999</sup> Siehe Kap. 2.3.2.2; **AI1-AI5**.

Siehe Kap. 2.3.2.3; **AY1-AY12**.

Siehe Kap. 2.3.1.4; **AM6-AM10**.

<sup>&</sup>lt;sup>1002</sup> Vgl. NK6.

Vgl. NK1; NK4; NK5; NK7-NK9.

beispielsweise Amphitrite<sup>1004</sup> darstellt, und im Verbund mit vielen Göttern, wo er stets als Bruder des Zeus an hervorgehobener Stelle platziert wird<sup>1005</sup>. Auf all den nicht-narrativen Bildern repräsentiert Poseidon aber nicht seine jeweiligen Zuständigkeitsbereiche, wie er das nur noch auf wenigen Darstellungen des 5. Jh. v. Chr. 1006 tut, sondern er bekundet seine eigene Göttlichkeit. Es existiert nun auch eine kleine Menge attischer Vasenbilder<sup>1007</sup>, die Poseidon und seinen Bruder Zeus mit der ministrierenden Nike bei der Darbringung eines Trankopfers zeigen und die in dem Zeitraum zwischen 480 und 470 v. Chr. entstanden sind. Sie sind vor dem historischen Hintergrund der auch zu See ausgefochtenen Perserkriege zu verstehen, nach deren erfolgreichen Ende sowohl dem Zeus als auch dem Poseidon von Seiten der athenischen Bevölkerung besondere Ehren zuteil werden. Derselbe Kontext liegt zwei weiteren Vasenbildern 1008 zugrunde, die Poseidon alleine mit Nike bei der Spende zeigen und fast zeitgleich, nämlich zwischen 470 und 460 v. Chr., datiert werden.

Ab 500 v. Chr. zeigt eine überschaubare Menge von attisch rotfigurigen Vasenbildern die Episode vom Besuch des in klassischer Zeit zum athenischen Hauptheros schlechthin aufgestiegenen Theseus auf dem Meeresgrund, in der der Held seine göttliche Abstammung unter Beweis stellt<sup>1009</sup>. Interessanterweise wird Amphitrite, die Hauptakteurin auf den ersten Darstellungen<sup>1010</sup>, just in dem Zeitraum zwischen 480 und 470 v. Chr. von Poseidon zur Nebenfigur degradiert, der nun selbst seinen Sohn empfängt und somit in das Zentrum des Geschehens rückt<sup>1011</sup>. Das Bildthema ist in Attika entstanden und besitzt für die dortige Bevölkerung eine ganz besondere Bedeutung: Zum einen geben die von Amphitrite an Theseus überreichten Geschenke einen Hinweis auf die Vorstellung der Athener, dass der Heros ihr aller Vorfahr ist, zum anderen können die Darstellungen, von denen der Großteil zwischen 480 und 470 v. Chr. entstanden ist, als Reflex auf die historische Situation in Attika begriffen werden. In jener Zeit wird nämlich die schon lange bestehende Beziehung der Athener zum Meer durch den Flottenausbau merklich intensiviert, was in den gemeinsamen Darstellungen von Poseidon, Gott des Meeres, und Theseus, Sohn des Gottes sowie attischer Hauptheros, ihren bildlichen Ausdruck findet. Zwischen 480 und 460 v. Chr. zeigen die attischen Vasenmaler zudem Poseidon und Theseus wiederholt in nicht-narrativen

<sup>1004</sup> Siehe Kap. 2.3.1.5.2; AM14-AM19.

<sup>1005</sup> Vgl. H11; NK15-NK20.

<sup>1006</sup> Vgl. NK10-NK13.

<sup>1007</sup> Vgl. NK21-NK24.

<sup>1008</sup> Vgl. NK2; NK3.

<sup>1009</sup> Siehe Kap. 2.1.8.

<sup>1010</sup> 

Siehe Kap. 2.1.8.2.1; T1; T2. 1011 Siehe Kap. 2.1.8.2.2; **T3-T5**.

Bildkontexten<sup>1012</sup>, um deren Vater-Sohn-Verhältnis ganz deutlich herauszustellen, das auf den wenigen gemeinsamen Darstellungen bei einer der Taten des Heros<sup>1013</sup> nie wirklich im Mittelpunkt des Interesses steht.

Nach dem Ende der Perserkriege gerät der Gott Poseidon aber nicht nur verstärkt in den Blickpunkt der attischen Vasenmaler, sondern auch in den der attischen Bildhauer. Im Bauschmuck des Parthenon<sup>1014</sup>, der als Monument des Athena verdankten Sieges über die Perser und als wichtigster griechischer Tempel überhaupt gilt, wird Poseidon an den repräsentativsten Stellen als bedeutsame und fest in die attische Kult- und Götterordnung intergrierte Gottheit gezeigt. Besonders hervorzuheben ist zum einen seine Darstellung im Ostfries, die ganz dezidiert auf seinen Kultaspekt als Hauptgottheit der Ionier anspielt, der letztlich auch die Hegemonie Athens im delisch-attischen Seebund proklamiert, zum anderen die erstmalige bildliche Wiedergabe des sicher uralten Lokalmythos vom Streit um Attika im Westgiebel<sup>1015</sup>, in dem der Gott sowohl als Wohltäter und Schutzmacht der besagten Landschaft als auch als ebenbürtiger Gegner und enger Kultgenosse von Athena erscheint.

In den Götterversammlungen, die auf den jeweils über der Eingangsfront angebrachten Friesen des Hephaisteions<sup>1016</sup> und des Athena-Nike-Tempels<sup>1017</sup> dargestellt sind, nimmt die Figur des Poseidon stets eine mit dem obersten Gott Zeus korrespondierende Stellung ein. Während er im Bauschmuck des über der Athener Agora errichteten Tempels als eng mit der Geschichte der Stadt Athen verwobene Gottheit und insbesondere als Vater des mythischen Begründers der Demokratie, des Theseus, auftritt, erscheint er in der Skulpturenausstattung des kleinen auf der Bastion südlich des Aufgangs zu den Propyläen der Athener Akropolis gelegenen Tempels als göttlicher Garant athenischer Siege zu See. Die erhaltenen Fragmente des Bauschmucks des Poseidontempels am Kap Sunion<sup>1018</sup> lassen keine einzige sichere Zuweisung an die sicherlich in mindestens einem Giebelfeld dargestellte Figur des göttlichen Tempelherrn zu. Die Bildthemen der Giebel sind nicht mehr zu ermitteln und die der beiden teilweise überlieferten Friese - Kentauromachie und kalydonische Eberjagd - können nur mittels Theseus, der an beiden Ereignissen als herausragender Kämpfer teilnimmt und zentral in den Kompositionen platziert wird, mit Poseidon in Beziehung gesetzt werden.

Zusammenfassend betrachtet setzt sich das bereits in archaischer Zeit gewonnene Erscheinungsbild des Gottes Poseidon im 5. Jh. v. Chr. fort. Abgesehen von einigen

<sup>1012</sup> Siehe Kap. 2.1.8.4; TP1-TP5.

<sup>1013</sup> Siehe Kap. 2.1.7; TT1-TT3.

<sup>1014</sup> Siehe Kap. 3.1.

<sup>1015</sup> Vgl. auch S1; S2.

<sup>1016</sup> Siehe Kap. 3.2.

<sup>1017</sup> Siehe Kap. 3.4.

<sup>1018</sup> Siehe Kap. 3.3.

allmählich auslaufenden bzw. neu geschaffenen Bildkontexten unterliegt es keiner grundlegenden Veränderung. Es fällt jedoch auf, dass nach dem Ende der Perserkriege die Aspekte des Poseidon als göttlicher Vater des Theseus sowie als göttlicher Repräsentant des Meeres ganz verstärkt in den Blickwinkel der attischen Künstler geraten. Die Beobachtung ist wohl letztlich auf den in jener Zeit intensiv betriebenen Ausbau der Flotte, die kurz zuvor gemachte Erfahrung der Überlegenheit zu See und auf die damit verbundene zunehmende Auseinandersetzung der Athener mit dem Meer – der wichtigsten Domäne des Gottes Poseidon – zurückzuführen.

#### 4.2 Poseidon und die Athener

Die Athener der archaischen und klassischen Zeit machen sich von dem Gott Poseidon, der tiefe kultische Wurzeln in ihrer Landschaft besitzt, ein komplexes und facettenreiches Bild. Sie gestehen dem Gott kontinuierlich einen nicht unbeträchtlichen Platz in ihrer Bildkunst zu, in der nicht nur sein in der gesamten griechischen Welt verbreiteter Macht- und Wirkungsbereich thematisiert, sondern vor allem auch sein in jeder Hinsicht besonderes Verhältnis zu Athena – der Hauptgottheit Attikas – sowie seine Vater-Sohn-Beziehung zu Theseus – dem Hauptheros Attikas –, kurz seine spezielle Bedeutsamkeit für jene Landschaft akzentuiert wird. Eine erhöhte und auf ganz bestimmte Aspekte des Gottes ausgerichtete Aufmerksamkeit kommt Poseidon in der attischen Bildkunst der Zeit nach der erfolgreichen Perserabwehr zu. Aus der Flottenpolitik des Themistokles, der Gründung des delischattischen Seebundes und der Erinnerung an die kurz zuvor errungenen Seesiege scheint eine verstärkte athenische Wertschätzung des Meeres und damit verbunden das Bedürfnis zu resultieren, den Gott, der für jene Domäne zuständig ist, in passenden Kontexten wiederzugeben. Die attische Bevölkerung empfindet Poseidon als einen sehr wichtigen und überaus darstellenswerten Gott, dessen Bedeutsamkeit sich nicht zuletzt an der Tatsache manifestiert, dass er es ist, der mit der späteren Siegerin Athena nicht nur um den Besitz von Attika streitet, sondern auch für den Schutz der besagten Landschaft sorgt.

«Die Säulen des Kap Sunion an der äußersten Südspitze von Attika waren solch ein theatralisch-religiöses Symbol nicht minder als die aus der Akropolis herausragende Speerspitze der Athena Promachos, die den heimkehrenden Schiffern entgegenfunkeln sollte» (Joachim Kaiser)<sup>1019</sup>

.

So Kaiser 1986, 77f. in seinem Bericht über seine Griechenlandreise im Jahre 1960.

## 5 Zusammenfassung

Inhalt der vorliegenden Arbeit ist die ikonographische sowie ikonologische Analyse der bildlichen Darstellungen des Gottes Poseidon, die in archaischer und klassischer Zeit in der griechischen Landschaft Attika kreiert werden. Der Untersuchung liegen insgesamt etwa 200 attische Vasenbilder, die sich zu gleichen Teilen auf das 6. und 5. Jahrhundert v. Chr. verteilen lassen, sowie sechs Reliefdarstellungen des Gottes zu Grunde, die zur Skulpturenausstattung von vier in der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts v. Chr. in Attika entstandenen Tempelbauten gehören.

Die Einleitung enthält einerseits einen kurzen Überblick über die für das Thema relevante Forschungsgeschichte, andererseits die Definition von Fragestellung und methodischer Vorgehensweise bei der ikonographischen Auswertung der Bilder. Ziel der vorliegenden Arbeit ist es, die Darstellungsweise des Poseidon in der attischen Bildkunst chronologisch zu skizzieren und dadurch Erkenntnisse über die Vorstellung zu gewinnen, die sich die Athener des 6. und 5. Jahrhunderts v. Chr. von dem Gott machen.

Der Hauptteil ist in zwei große Abschnitte gegliedert. Der erste größere Teil der Arbeit befasst sich mit der Erscheinung des Gottes Poseidon in verschiedenen narrativen und nichtnarrativen Darstellungskontexten attischer Vasenbilder, deren ikonographische Auswertung stets in chronologischer Reihenfolge und mittels einer genauen Beschreibung und gründlichen Analyse der Bildelemente erfolgt. Daraus geht hervor, dass der Gott auf der einen Seite in seinen weit in der gesamten griechischen Welt verbreiteten Funktionen, auf der anderen Seite aber auch in attikaspezifischen sowie eng mit der Hauptgöttin Athena verbundenen Rollen gezeigt wird.

Inhalt des zweiten kleineren Teils der Arbeit ist die Auseinandersetzung mit den Darstellungen des Poseidon in der attischen Bauplastik, bei der nicht nur die kritische Analyse der dem Gott zugewiesenen Bruchstücke bzw. Figuren sowie deren jeweiliger Entstehungskontext, sondern auch wieder Ikonographie, Platzierung und Einbindung des Poseidon im Vordergrund stehen. Es fällt auf, dass der Gott an den wichtigsten Bauprojekten des 5. Jahrhunderts v. Chr. erscheint, und zwar stets in hervorgehobener Positionierung und bedeutsamer Funktion.

Der Schlussteil beinhaltet ein zusammenfassendes Fazit aus allen Teilergebnissen der Arbeit. Der erste Abschnitt befasst sich gezielt mit der chronologischen Entwicklung und der Frage nach einem möglichen Wandel des Poseidonbildes in der attischen Bildkunst archaischer und klassischer Zeit. Die athenischen Vasenmaler und Bildhauer räumen dem Gott einen kontinuierlich wichtigen Platz in ihren Werken ein und statten ihn dabei mit einem facettenreichen Erscheinungsbild aus, das über das 6. und 5. Jahrhundert v. Chr. hinweg zwar keiner grundlegenden Veränderung unterliegt, in dem aber nach dem Ende der Perserkriege und zur Zeit des Flottenausbaus die Aspekte des Poseidon als göttlicher Vater des athenischen Hauptheros Theseus sowie Beherrscher des Meeres besonders akzentuiert werden. Im zweiten Abschnitt des Fazit wird noch einmal ein letzter interpretativer Blick auf die Beziehung der attischen Bevölkerung zu dem Gott geworfen, aus deren Beschaffenheit deutlich hervorgeht, dass Poseidon eine tief in der attischen Landschaft verwurzelte und eng mit der dortigen Geschichte verbundene Gottheit darstellt.

## 6 Vasenbilderliste

Hinweis: Die mit \* gekennzeichneten Bilder befinden sich im Abbildungsteil

#### HOCHZEIT DES PELEUS UND DER THETIS

**P1: London, British Museum 1971.11-1.1**: Dinos; Para 19.16bis; SHAPIRO 1989, Taf. 17b\*; BAKIR 1981, Taf. 1-2; Abb. 1-4; SCHEFOLD 1993, Abb. 191. 229A-I.

**P2: Athen, Nationalmuseum Akr. 587**: Dinos; ABV 39.15; GRAEF – LANGLOTZ 1925, Taf. 26

**P3:** Florenz, Museo Archeologico Etrusco 4209: Volutenkrater; ABV 76.1; Para 29; LISSARRAGUE 1999, Taf. 1\*; SIMON – HIRMER 1967, Taf. 56; SCHEFOLD 1993, Abb. 189 a. b.

P4: Chiusi, Museo Archeologico Nazionale 67371: Dinos; Iozzo 2007, Kat. Nr. 56\*.

#### ATHENAGEBURT

**A1:** Paris, Museé du Louvre CA616: Pyxis; Para 23; SHAPIRO 1989, Taf. 19d; SCHEFOLD 1993, Abb. 209. 309. 311-312; SIMON – HIRMER 1976, Taf. 58; 59.

**A2: Paris, Museé du Louvre E852**: Thyrrhenische Amphora; ABV 96.13; CVA Paris, Museé du Louvre (1) III H*d* Taf. 5, 6; 7, 5.

**A3: Berlin, Antikensammlung F1704**: Thyrrhenische Amphora; ABV 96.14; Para 36; CVA Berlin, Antikenmuseum (5) Taf. 12, 1. 2; 14, 1. 2; 16, 1-3\*.

**A4: Paris, Museé du Louvre E861**: Amphora; ABV 102.97; Para 33.1; Beazley Archiv Nr. 350214\*; CVA Paris Museé du Louvre (1) III H*d* Taf. 6, 5.

**A5: Basel, Antikenmuseum und Sammlung Ludwig BS1921.328**: Amphora der Gruppe E; SCHEFOLD 1978, Abb. 4\*; SHAPIRO 1989, Taf. 47b.

**A6: Vatikan, Museo Gregoriano Etrusco Vaticano 353**: Amphora der Gruppe E; ABV 138.2; Beazley Archiv Nr. 310332\*.

**A7: London, British Museum B147**: Amphora der Gruppe E; ABV 135.44; Para 55; LIMC VII Poseidon 173 mit Abb.\*; CVA London, British Museum (3) III He Taf. 24, 1A-G.

**A8: Berlin, Antikensammlung F1699** (verloren): Amphora der Gruppe E; ABV 136.53; Para 55; Beazley Archiv Nr. 310313.

**A9: Paris, Museé du Louvre F32**: Amphora der Gruppe E; ABV 135.43; Para 55; CVA Paris, Museé du Louvre (3) III He Taf. 14, 8; 16, 3.

A10: Genf, Museé d'Art et d'Histoire MF154: Amphora; ABV 299.18; Para 130; SHAPIRO 1989, Taf. 14c-d; CVA Genf, Museé d'Art et d'Histoire (2) III H Taf. 48, 1-4.

**A11: Philadelphia, University of Pennsylvania 3441**: Amphora; ABV 296.3; Para 128; Beazley Archiv Nr. 320382.

**A12: Rom, Museo Nazionale Etrusco di Villa Giulia 642**17: Amphora; Para 129.3ter; Beazley Archiv Nr. 340531.

A13: Oldenburg, Stadtmuseum XII.8249.1: Amphora; LIMC III Eileithyia 21 mit Abb.

**A14: Würzburg, Universität Martin von Wagner Museum L309**: Hydria; ABV 268.28; Para 118.120; SCHEFOLD 1978, Abb. 7\*; BUROW 1989, Taf. 126; 128.

**A15: Reggio Calabria, Museo Nazionale 4379**: Volutenkrater; ARV<sup>2</sup> 251.27; Para 350; SCHEFOLD 1981, Abb. 8\*.

**A16: London, British Museum E410**: Pelike; ARV<sup>2</sup> 494.1; Para 380; SCHEFOLD 1981, Abb. 7\*.

## ATHENA UND POSEIDON

AT1: Paris, Cabinet des Médailles 222: Amphora des Amasismalers; ABV 152.25; Para 63; LISSARRAGUE 1999, Abb. 143\*; BOTHMER 1985, Abb. 23; SIMON – HIRMER 1976, Taf. 72; CVA Paris, Bibliotéque Nationale (1) Taf. 36, 1-7; 37, 6. 7.

AT2: Boston, Museum of Fine Arts 01.8026: Amphora des Amasismalers; ABV 152.26; Para 63; Shapiro 1989, Taf. 49d\*; CVA Boston, Museum of Fine Arts (1) Taf. 26, 1.

AT3: Oxford, Ashmolean Museum 1929.19: Oinochoe des Amasismalers; ABV 153.38; SHAPIRO 1989, Taf. 50b\*; BOTHMER 1985, Nr. 29; CVA Oxford, Ashmolean Museum (2) III H Taf. 3, 28a-b.

AT4: Florenz, Museo Archeologico Etrusco 3791: Oinochoe des Amasismalers; ABV 153.42; Para 64; SHAPIRO 1989, Taf. 50c.

#### **GIGANTOMACHIE**

- G1: Athen, Nationalmuseum Akr. 607: Dinos; ABV 107.1; VIAN 1951, Taf. 24 i. k\*.
- G2: Athen, Nationalmuseum Akr. 2134: Kantharos; ABV 347; VIAN 1951, Taf. 25 d.
- **G3:** New York, Metropolitan Museum of Art 98.8.11: Amphora; ABV 308.65; LIMC IV Gigantes 269A mit Abb.\*; CVA New York, Metropolitan Museum of Art (4) Taf. 24, 1.
- G4: Paris, Cabinet des Médailles 573: Schale; ARV<sup>2</sup> 417.1; LIMC VII Poseidon 180 mit Abb.
- **G5:** Berlin, Antikensammlung F2293: Schale; ARV<sup>2</sup> 370.10; Para 365, 367; SCHEFOLD 1981, Abb. 212. 222; LIMC IV Gigantes 303 mit Abb.
- **G6: Boston, Museum of Fine Arts 98.932**: Kantharos; ARV<sup>2</sup> 832.36; Para 422; Beazley Archiv Nr. 205038.
- **G7:** Florenz, Museo Archeologico Etrusco 4226: Kelchkrater; CVA Florenz, Regio Museo Archeologico (2) III I Taf. 36, 1. 2.
- **G8: Kopenhagen, Nationalmuseum 3672**: Amphora; ABV 307.58; LIMC VII Poseidon 174 mit Abb.; CVA Kopenhagen, Nationalmuseum (3) III H Taf. 105, 1a-b.
- **G9:** München, Antikensammlungen 1485: Amphora; ABV 236.4; CVA München, Museum antiker Kleinkunst (8) Taf. 375, 1. 2. 3. 4\*.
- **G10: Berlin, Antikensammlung F2531**: Schale; ARV<sup>2</sup> 1318.1; LIMC VII Poseidon 179 mit Abb.\*; CVA Berlin, Antiquarium (3) Taf. 121, 3. 4.
- **G11: Paris, Cabinet des Médailles 573**: Schale; ARV<sup>2</sup> 417.1; LIMC VII Poseidon 180 mit Abb.
- **G12: Mannheim, Reiss Museum 58**: Amphora; Para 126; CVA Mannheim, Reiss-Museum (1) Taf. 13, 2; 15, 4.
- **G13: Wien, Kunsthistorisches Museum 688**: Krater; ARV<sup>2</sup> 255.2; LIMC VII Poseidon 178 mit Abb.; CVA Wien, Kunsthistorisches Museum (2) Taf. 86, 1. 3.
- **G14: Vatikan, Museo Gregoriano Etrusco Vaticano 84**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 248.3; LIMC VII Poseidon 177 mit Abb.
- **G15: Berlin, Antikensammlung F2293**: Schale; ARV<sup>2</sup> 370.10; Para 365. 367; SCHEFOLD 1981, Abb. 121. 122; LIMC IV Gigantes 303 mit Abb.
- G16: New York/London Kunstmarkt Sotheby's: Amphora; Beazley Archiv Nr. 9051\*.
- **G17: München, Antikensammlungen 1437**: Amphora; LIMC IV Gigantes 126 mit Abb.\*; CVA München, Museum antiker Kleinkunst (7) Taf. 340, 1. 2.

- **G18: Rom, Museo Nationale Etrusco di Villa Giulia 47798**: Amphora; ABV 376.224; RICCI 1955, Abb. 255a.
- G19: Rom, American Academy 41650: Amphora; SHAPIRO 1989, Taf. 19b.
- **G20: Vatikan, Museo Gregoriano Etrusco Vaticano 84**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 248.3; LIMC VII Poseidon 177 mit Abb.\*.
- G21: London, British Museum B526: Lekythos; ABL 227.29; LIMC IV Gigantes 201.
- **G22:** Brüssel, Museé Royaux R303: Amphora; ARV 251.34; LIMC IV Gigantes 335 mit Abb.\*; CVA Brüssel, Museé Royaux du Cinquantenaire (1) III *Ie* Taf. 9, 9b.
- **G23: Paris, Louvre S1677**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 602.24; Para 482; LIMC VII Poseidon 161 mit Abb.\*.

#### **APOLLINISCHE TRIAS**

**AP1: London, British Museum B212**: Amphora; ABV 297.1; Para 129; SHAPIRO 1989, Taf. 27b\*; CVA London, British Museum (4) III He Taf. 50, 1a.

**AP2:** New York, Metropolitan Museum of Art 57.12.6: Amphora des Antimenesmalers; Para 120; CVA New York, Metropolitan Museum of Art (3) Taf. 33, 3\*.

**AP3: Hannover, Kestner-Museum 1965.30**: Hydria des Antimenesmalers; Para 119; LIMC VII Poseidon 170 mit Abb.; BUROW 1989, Taf. 91b-c; CVA Hannover, Kestner Museum (1) Taf. 18, 2. 3; 19, 2.

**AP4: Altenburg, Staatliches Lindenau-Museum 222**: Hydria des Antimenesmalers; ABV 268.27; Para 118; BUROW 1898, Taf. 117; CVA Altenburg, Staatliches Lindenau-Museum (1) Taf. 29, 1. 2.

**AP5: Turin, Museo di Antichitá 4100**: Amphora des Antimenesmalers; ABV 274.128; BUROW 1989, Taf. 46\*; CVA Turin, Museo di Antichitá (2) III H Taf. 3, 2; 4, 2. 3.

**AP6: Basel, A. Wilhelm**: Hydria des Antimenesmalers; Para 119.27bis; Burow 1989, Taf. 72.

**AP7: Toledo, Museum of Art 1956.70**: Hydria des Antimenesmalers; ABV 268,26; Para 118; BUROW 1989, Taf. 99\*; CVA Toledo, Museum of Art (1) Taf. 23, 1.

**AP8: Leiden, Rijksmuseum van Oudheden PC1**: Hydria; Para 154.1bis; CVA Leiden, Rijksmuseum van Oudheden (1) III H Taf. 9.

**AP9: London, British Museum B262**: Amphora; ABV 321.3; Beazley Archiv Nr. 301684\*; CVA London, British Museum (4) III He Taf. 68, 2a.

**AP10: Capua, Museo Campano 145**: Amphora; ABV 694.3; Para 153; CVA Museo Campano (2) III H Taf. 2, 1.

**AP11: Vatikan, Museo Gregoriano Etrusco Vaticano 386**: Amphora; ABV 694; Para 153; Beazley Archiv Nr. 306614.

**AP12:** München, Antikensammlungen 1574: Amphora; KUNZE 1992, Taf. 24, 1; 67, 2; CVA München, Antikensammlungen ehemals Museum antiker Kleinkunst (9) Taf. 25, 1. 2.

AP13: Schweiz, Privat: Hydria; Para 164.45bis; Beazley Archiv Nr. 351202\*.

**AP14: Boston, Museum of Fine Arts 68.46**: Amphora; LIMC II Artemis 1154 mit Abb.; CVA Boston, Museum of Fine Arts (1) Taf. 13, 1. 2.

**AP15: Bologna, Museo Civico Archeologico 301**: Kelchkrater; ARV<sup>2</sup> 1184.5; CVA Bologna (4) III I Taf. 83; 85, 4\*.

## APOLLON UND POSEIDON

**APO1: Florenz, Museo Archeologico Etrusco 73127**: Schale; ARV<sup>2</sup> 173.4; SHAPIRO 1989, Taf. 49, b\*; LIMC VII Poseidon 172 mit Abb.; CVA Florenz, Regio Museo Archeologico (2) III I Taf. 75, 3.

**APO2: Bern, Privat**: Schale; HASB 2, 1976, Taf. 1. 1\*.

## TATEN DES HERAKLES

**TH1: Berlin, Antikensammlung F1732**: Oinochoe; ABV 110.37; Para 44.48; SHAPIRO 1989, Taf. 30c-d; LIMC VII Poseidon 167 mit Abb.

TH2: Zürich, Arete: Kyathos; Arete, Galerie für Antike Kunst, Zürich: Liste 20, Nr. 28.

**TH3: München, Antikensammlungen 2407**: Stamnos; ARV<sup>2</sup> 274.35; CVA München, Museum antiker Kleinkunst (5) Taf. 240, 5; 241, 1-6.

TH4: Kavala, Museum A1891: Amphora; BROMMER 1984a, Taf. 46 b.

**TH5: Toledo, Museum of Art 1956.69**: Hydria; ABV 263.2; Para 116; LIMC VII Poseidon 211 mit Abb.; CVA Toledo, Museum of Art (1) III H Taf. 20, 1; 21, 2.

TH6: Charlecote, Fairfax-Lucy: Hydria; AHLBERG 1984, Abb. VI 9.

TH7: Leningrad, Arch. Inst. B 1516 (St. 25): Hydria; AHLBERG 1984, Abb. IX 1.

TH8: Syrakus, Museo Archeologico Regionale Paolo Orsi 50820: Amphora; ABV 328.3; Ahlberg 1984, Abb. IX.2\*.

TH9: Luzern, Kunsthandel Ars Antiqua: Schale; AHLBERG 1984, Abb. IV 12.

**TH10: Toledo, Museum of Art 1956.69**: Hydria; ABV 263.2; Para 116; LIMC VII Poseidon 211 mit Abb.\*; CVA Toledo, Museum of Art (1) III H Taf. 20, 1.

TH11: Schweiz, Privatsammlung: Hydria; ABV 277.7; Beazley Archiv Nr. 320169.

## EINFÜHRUNG DES HERAKLES IN DEN OLYMP

**H1: Basel, Antikenmuseum und Sammlung Ludwig BS496**: Amphora; Shapiro 1989, Taf. 47b; Schefold 1978, Abb. 37.

**H2: London, British Museum B166**: Amphora; BOTHMER 1985, Abb. 85\*; CVA London, British Museum (3) III He Taf. 30, 3a-b.

**H3: Rom, Museo Nationale Etrusco di Villa Giulia (ohne Inv. Nr.)**: Kyathos; AntK 21, 1978, Taf. 6, 5\*.

H4: Amphora (verschollen): GREIFENHAGEN 1978, Abb. 28.

**H5: Rom, Musei Capitolini 158**: Hydria; LIMC VII Poseidon 164 mit Abb.\*; CVA Rom, Musei Capitolini (1) III H Taf. 26, 1.

**H6: Athen, Agora Museum AP 1044**: Kelchkrater; ABV 145.19; Para 60; SHAPIRO 1989, Taf. 24c\*; LIMC VII Poseidon 165 mit Abb.

H7: Orvieto, Museo Civico Coll. Faina 187: Amphora; ABV 145.11; Para 60; SHAPIRO 1989, Taf. 24d\*.

**H8: Laon, Musee Archeologique Municipal 37.981**: Amphora; Para 137.2bis; CVA Laon, Museé Municipal (8) III H Taf. 4, 3; 5, 1. 2.

**H9: Berlin, Antikensammlung F1827**: Amphora; Para 170.5; CVA Berlin, Antikenmuseum (5) Taf. 7, 3; 8, 1. 2.

H10: Orvieto, Museo Civico Coll. Faina 78: Amphora ABV 144.9; Para 60; SHAPIRO 1989, Taf. 25d\*; SCHEFOLD 1978, Abb. 39.

**H11:** Berlin, Antikensammlung F2278: Schale des Sosias; ARV<sup>2</sup> 21.1; Para 323; SHAPIRO 1989, Taf. 51a\*; SCHEFOLD 1978, Abb. 42. 43. 277; SIMON – HIRMER 1976, Taf. 117-119; CVA Berlin, Antiquarium (2) Taf. 49, 2; 50, 1-4.

**H12: Paris, Museé du Louvre F30**: Olpe; ABV 152.29; Para 63; SHAPIRO 1989, Taf. 50d-e\*; BOTHMER 1985, Nr. 27.

**H13: Tarquinia, Museo Nazionale Tarquiniense RC1871**: Amphora; ABV 270.64; Para 118; BUROW 1989, Taf. 153; CVA Tarquinia, Museo Nazionale (1) III H Taf. 7, 1. 2.

**H14: London, British Museum B424**: Schale; ABV 169.3; Para 70; SCHEFOLD 1993, Abb. 230; CVA London, British Museum (2) III He Taf. 13, 1a-c.

H15: Toulouse, Museé St. Raymond 26102: Amphora; UGAGLIA 1993, 41 Nr. 5.

**H16:** Agrigento, Museo Archeologico Regionale 360942: Lekythos; Para 225(?); CVA Agrigento, Museo Archeologico Nazionale (1) Taf. 61, 3. 4; 63, 2.

**H17: Triest, Museo Storia ed Arte S424**: Stamnos; ARV<sup>2</sup> 217.2; Para 346; CVA Triest, Museo Civico (1) III I Taf. 3, 1-4.

**H18:** St. Petersburg, State Hermitage Museum St1641: Stamnos; ARV<sup>2</sup> 639.56; Para 514; Beazley Archiv Nr. 207407\*.

#### TATEN DES THESEUS

**TT1: Oxford, Ashmolean Museum 1937.983**: Kelchkrater; ARV<sup>2</sup> 1153.13; Para 457; LIMC VII Poseidon 201 mit Abb.\*; BOARDMAN 1981, Abb. 181\*.

**TT2:** Adolphseck, Schloss Fasanerie 78: Kelchkrater; ARV<sup>2</sup> 1346.2; Para 482; LIMC VII Poseidon 204 mit Abb.; SCHEFOLD – JUNG 1988, Abb. 191; CVA Adolphseck, Schloss Fasanerie (1) Taf. 49; 50, 1. 2; 51, 1\*.

**TT3: Brüssel, Musee Royaux R303**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 249.6; Para 350; Beazley Archiv Nr. 202485\*; CVA Brüssel, Museés Royaux du Cinquantenaire (1) III I Taf. 9a.

**TT4:** München, Antikensammlungen 1414: Amphora; ABV 367.87; Para 162; SHAPIRO 1989, Taf. 67a\*; CVA München, Museum antiker Kleinkunst (1) Taf. 49, 1.

**TT5:** Neapel, Museo Archaeologico Nazionale 128333: Amphora; ABV 367.93; Beazley Archiv Nr. 302088\*.

**TT6: Oxford, Ashmolean Museum 1927.4065**: Schale; ARV 39.62; Para 327; SCHEFOLD 1978, Abb. 210; CVA Oxford, Ashmolean Museum (2) Taf. 51, 4; 53, 3. 4.

## THESEUS' BESUCH AUF DEM MEERESGRUND

**T1:** Paris, Museé du Louvre G 104: Schale; ARV<sup>2</sup> 318.1; Para 358; LIMC I Amphitrite 75 mit Abb.\*; SCHEFOLD – JUNG 1988, Taf. 288-290.

**T2:** New York, Metropolitan Museum of Art 53.11.4: Schale; ARV<sup>2</sup> 406.7; LIMC I Amphitrite 76 mit Abb.; Schefold – Jung 1988, Abb. 292. 293; Froning 1971, Taf. 13; 14.

**T3:** Cambridge, Harvard University, Arthur M. Sackler Mus. 60.339: Kolonettenkrater; ARV<sup>2</sup> 274.39; LIMC I Amphitrite 78 mit Abb.\*; CVA Baltimore, Robinson Collection (2) Taf. 31; 32.

**T4:** Kopenhagen, NY Carlsberg Glyptothek 2695: Pelike; ARV<sup>2</sup> 362.19; LIMC VII Poseidon 210 mit Abb.\*; LIMC I Amphitrite 78A mit Abb.; CVA Kopenhagen, NY Carlsberg Glyptothek (1) Taf. 33, 21a-b; 34, 21b.

**T5: Paris, Cabinet des Médailles 418**: Kelchkrater; ARV<sup>2</sup> 260.2; Para 351; LISSARRAGUE 1999, Abb. 152\*; LIMC VII Poseidon 208 mit Abb.; BROMMER 1982, Abb. 12.

**T6: Zürich, Privatbesitz**: Amphora; ISLER-KERENYI 1977, Taf. 8a-b.

**T7: Bologna, Museo Civico Archeologico 303**: Kelchkrater; ARV<sup>2</sup> 1184.6; Para 460; CVA Bologna, Museo Civico Archaeologico (4) Taf. 79, 4\*; 82; 83, 1. 2.

## THESEUS UND POSEIDON

**TP1: Malibu, Paul Getty Museum 86.AE.195 (S80.AE.235, ex Bareiss 347)**: Pelike; Para 364.21bis; LIMC VII Theseus 317 mit Abb.\*; CVA Malibu, J. Paul Getty Museum (7) Taf. 343, 1; 344, 1.

**TP2:** New York, Metropolitan Museum of Art 41.162.17: Amphora; ARV<sup>2</sup> 202.80; CVA Cambridge (MA), Fogg Museum and Gallatin Collections, Taf. 51, 2a-b.

TP3: New Haven, Yale University 1913.143: Oinochoe; ARV<sup>2</sup> 503.25; MORRIS 1992, Abb. 54\*

TP4: New York, Metropolitan Museum of Art 21.88.162: Hydria; CURTIUS 1927, Abb. 4.

**TP5: London, British Museum E264**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 579.1; Para 392; JdI 102, 1987, 93 Abb. 25a\*; CVA London, British Museum (3) III *Ic* Taf. 7, 1a-b.

#### NICHT-NARRATIVE DARSTELLUNGSKONTEXTE: ARCHAISCHE ZEIT

NA1: Syrakus, Museo Archeologico Regionale Paolo Orsi 7.268: Schale; Para 27.10bis; Brijder 1991, Taf. 127d.

NA2: Paris, Cabinet des Médailles 314: Schale; ABV 65.41; SHAPIRO 1989, Taf. 52a\*; BRIJDER 1991, Taf. 134a-c; CVA Paris, Bibliothéque Nationale (1) Taf. 44, 1-5.

NA3: Syrakus, Museo Archeologico Regionale Paolo Orsi 49635: Schale; BRIJDER 1991, Taf 18d

NA4: Paris, Museé du Louvre F145: Schale; AntK Beih. 7, Taf. 12, 1\*; LIMC Nereus 13 mit Abb.

**NA5: Bukarest, National History Museum 03327**: Lekythos; Para 279; CVA Bukarest, Institut d'Archeologie, Taf. 29, 5. 6.

**NA6: Oxford, Ashmolean Museum V 247**: Lekythos; ABL 255.19; LIMC VII Poseidon 156 mit Abb.

NA7: New Haven, Yale University 1913.112: Lekythos; ABL 255.26; LIMC VIII Hippokampos 4 mit Abb.

**NA8: Olympia, Archäologisches Museum K11028**: Lekythos; Kunze - Götte - Burow - Heiden 2000, Taf. 80. 204.

**NA9: München, Antikensammlungen 1894**: Lekythos; ABL 255.18; Beazley Archiv Nr. 390492.

NA10: Lugano, Privatsammlung: Kyathos; LIMC VII Poseidon 159 mit Abb.\*.

**NA11: New York, Metropolitan Museum of Art 17.230.9**: Skyphos; ABV 703; Beazley Archiv Nr. 306783.

**NA12: Kopenhagen, Nationalmuseum 13407**: Schale des Oltos; ABV 59.57; Para 326; LIMC VII Poseidon 142 mit Abb.\*; SCHEFOLD 1978, Abb. 207; CVA Kopenhagen, National Museum (8) Taf. 334, 1b.

**NA13: Heidelberg, Ruprecht-Karls-Universität S131**: Schale des Oltos; ARV<sup>2</sup> 56.23; LIMC VII Poseidon 140 mit Abb.; KEULS 1985, Abb. 65.

**NA14: Altenburg, Staatliches Lindenau-Museum 224**: Schale des Oltos; ARV<sup>2</sup> 55.17; LIMC VII Poseidon 141 mit Abb.; CVA Altenburg, Staatliches Lindenau-Museum (2) Taf. 65, 1-4; 67, 3.

**NA15: Berkeley, Phoebe Apperson Hearst Museum of Anthropology 8.3**: Schale; ARV<sup>2</sup> 136.6; CVA Berkeley, University of California (1) Taf. 32, 1.

**NA16: Palermo, Museo Archeologico Regionale V 671**: Lekythos; ARV<sup>2</sup> 212.211; CVA Palermo, Museo Nazionale (1) III I Taf. 20, 5.

NA17: Heidelberg, Ruprecht-Karls-Universitat S5: Schale; ABV 63.1; Shapiro 1989, Taf. 48c; LIMC VII Poseidon 264 mit Abb.; Brijder 1991, Taf. 120a-b; CVA Heidelberg, Universität (4) Taf. 151, 1.3-4.

**NA18: Basel, Antikenmuseum und Sammlung Ludwig BS495**: Amphora; Para 187.3; Ephemeris Archaiologike 128, 1989, 107 Abb.2.

NA19: Genf, Musee d'Art et d'Histoire I499: Amphora; ABV 246.71; CVA Genf, Museé d'Art et d'Histoire (2) Taf. 45, 1-4.

**NA20: Paris, Museé du Louvre F316**: Kelchkrater; ARV<sup>2</sup> 281.19; Beazley Archiv Nr. 320239\*; CVA Paris, Louvre (2) III He Taf. 7, 3. 4; 8, 1.

**NA21: Paris, Museé du Louvre F224**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 320.5; Para 140; CVA Paris, Louvre (5) III He Taf. 57, 2.

NA22: Rom, Museo Nazionale Etrusco di Villa Giulia M532: Oinochoe; ABV 427.21.

NA23: Berlin, Antikensammlung F2060: Schale; ABV 435.1; SHAPIRO 1989, Taf. 63e\*.

NA24: Paris, Museé du Louvre F257: Amphora; CVA Paris, Louvre (5) III He Taf. 53, 4.

NA25: Toronto, Royal Ontario Museum 776: Amphora; CALLIPOLITIS 1974, Taf. 34, 1.

NA26: Kopenhagen, Nationalmuseum: Amphora; LUND – RASMUSSEN 1995, 60.

NA27: London, British Museum B425: Schale des Xenokles; ABV 184; Para 76; LIMC IV Hades 14 mit Abb.\*; SCHEFOLD 1993, Abb. 230; CVA London, British Museum (2) III He Taf. 13, 1a-c.

**NA28: Kopenhagen, Nationalmuseum 14347**: Amphora; Para 65; SHAPIRO 1989, Taf. 48a\*; BOTHMER 1985, Nr. 13; CVA Kopenhagen, National Museum (8) Taf. 313, 2a; 314, 1a.

**NA29: Paris, Museé du Louvre F25**: Amphora; ABV 150.4; Para 62; BOTHMER 1985, Nr. 12; CVA Paris, Louvre (3) III He Taf. 14, 2; 16, 4.

**NA30: London, British Museum B254**: Amphora; ABV 673; CVA London, British Museum (4) III He Taf. 62, 4a-b.

NA31: Würzburg, Universität Martin von Wagner Museum L194: Amphora; LIMC VII Poseidon 160 mit Abb.\*; LIMC III Dionysos 435 mit Abb.; LANGLOTZ 1932, Taf. 58. 194.

**NA32: Tarquinia, Museo Nazionale Tarquiniese 681**: Amphora; CVA Tarquinia (1) III H 7 Taf. 11. 2-4.

#### NICHT-NARRATIVE DARSTELLUNGSKONTEXTE: KLASSISCHE ZEIT

**NK1: Oxford, Ashmolean Museum 1917.59**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 636.8; LIMC VII Poseidon 147 mit Abb.\*; CVA Oxford, Ashmolean Museum (1) Taf. 17, 4; 18, 1.

NK2: New Haven, Yale University 1985.4.1: Kelchkrater; MORRIS 1992, Abb. 53\*.

**NK3:** New York, Metropolitan Museum of Art 06.1021.151: Amphora; ARV<sup>2</sup> 519.16; LIMC VI Nike 211 mit Abb.\*.

**NK4: Ferrara, Museo Nazionale di Spina T133AVP**: Volutenkrater; ARV<sup>2</sup> 608.3; Para 396; CVA Ferrara, Museo Nazionale (1) Taf. 8, 1. 2.

NK5: Mannheim, Reiss-Museum: Schale; ARV<sup>2</sup> 662.95; Beazley Archiv Nr. 207754.

**NK6: Paris, Museé du Louvre G377**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 1070; LIMC VII Poseidon 150 mit Abb.\*; CVA Paris, Louvre (8) III Id Taf. 36, 2.4.7.

**NK7: New York, Metropolitan Museum of Art 1972.118.146**: Oinochoe; ARV<sup>2</sup> 1071.9; Beazley Archiv Nr. 214422.

**NK8: London, British Museum E322**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 669; CVA London, British Museum (5) III I *c* Taf. 61, 1a-b.

NK9: Leipzig, Antikenmuseum der Universität Leipzig T4738: Amphora; PAUL 1994, Abb. 19.

**NK10: Leiden, Rijksmuseum van Oudheden ROII38**: Amphora; CVA Leiden, Rijksmuseum van Oudheden (2) Taf. 106, 10-12.

NK11: Amsterdam, Allard Pierson Museum 9710: Lekythos; LIMC VII Poseidon 149 mit Abb.

**NK12: Agrigento, Museo Archeologico Regionale 78**: Lekythos; ARV<sup>2</sup> 662.1; Beazley Archiv Nr. 207758.

NK13: Athen, Agora Museum P8443: Glockenkrater; MOORE 1997, Taf. 43.322.

**NK14: Basel, Antikensammlung und Sammlung Ludwig LU39**: Dinos; SHAPIRO 1989, Taf. 64d\*.

**NK15: München, Antikensammlungen 2304**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 220.1; Para 346; SHAPIRO 1989, Taf. 64a\*; CVA München, Museum antiker Kleinkunst (4) Taf. 178, 1; 179,1; 180.

**NK16: Bochum, Ruhr Universität, Kunstsammlungen S1062**: Schale des Makron; KUNISCH 1997, Taf. 118; 119.

**NK17: Athen, Nationalmuseum Akr. 2.325**: Schale des Makron; ARV<sup>2</sup> 460.20; Para 377; CARPENTER 1997, Taf. 20a.

**NK18:** Vatikanstadt, Museo Gregoriano Etrusco Vaticano AST131: Schale; ARV<sup>2</sup> 431.43, 432.43; LIMC IV Hera 217 mit Abb.

**NK19: Paris, Museé du Louvre G370**: Stamnos; ARV<sup>2</sup> 639.54, 1663; Beazley Archiv Nr. 207405\*; ARAFAT 1990, Taf. 28a; CVA Paris, Louvre (3) III *Id* Taf. 10, 1.4.6.8; 11. 4.

NK20: London, British Museum E82: Schale des Kodros; ARV<sup>2</sup> 1269.3; Arafat 1990, Taf. 29

NK21: Berlin Antikensammlung F2166: Pelike; ARV<sup>2</sup> 288.5; Oakley 1997, 218 Abb. 7\*.

NK22: Berlin Antikensammlung F2167: Pelike; ARV<sup>2</sup> 288.6; Beazley Archiv Nr. 202625.

**NK23: Paris, Museé du Louvre G346**: Krater; ARV<sup>2</sup> 515.3; CVA Paris, Louvre (4) III*d* I Taf. 29, 1.3.8.

**NK24: Oxford, Robinson Collection**: Hydria; ARV<sup>2</sup> 573.12; 587.56; AJA 60, 1956, Taf. 15, 66\*.

**NK25: London, British Museum E445**: Stamnos; ARV<sup>2</sup> 217.1; CVA London, British Museum (3) III *Ic* Taf. 21, 5a-d.

**NK26: Boston, Museum of Fine Arts 96.719**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 1107.6; Para 452; Beazley Archiv Nr. 214644\*.

#### AMPHITRITE UND POSEIDON

AM1: Basel, Kunsthandel: Hydria; AntK 1966/1, Taf. I\*; LIMC I Amphitrite 43 mit Abb.

**AM2: Laon, Musee Archaeologique Municipal 37979**: Amphora; LIMC I Amphitrite 44 mit Abb.; CVA Laon, Museé Municipal (9) Taf. 8, 1.3-4.

**AM3: Compiégne, Musee Vivenel 1056**: Hydria; ABV 364.53; SHAPIRO 1989, Taf. 52b\*; CVA Compiégne, Museé Vivenel (6) Taf. 7, 5; 9, 2.

**AM4: Paris, Museé du Louvre G41**: Hydria; ARV<sup>2</sup> 33.8; LIMC I Amphitrite 46 mit Abb.; CVA Paris, Louvre (6) III *Ic* Taf. 51, 1-5.

**AM5: Winterthur, Archäologische Sammlung 428**: Amphora; CVA Ostschweiz, Ticino (1) Taf. 17, 3-5.

**AM6: Basel, Sammlung Cahn HC909**: Fragment einer Lekythos; LIMC I Amphitrite 39 mit Abb\*.

**AM7: Basel, Sammlung Cahn HC46**: Fragment einer Hydria; ARV<sup>2</sup> 1662; KAEMPF 1979, Taf. 18, 3.

**AM8: Tarent, Museo Nazionale und Reggio Calabria**: Lekanis; ARV<sup>2</sup> 212.215.1634; LULLIES 1971, Taf. 22, 1-4.

**AM9: Athen, Nationalmuseum 1708**: Pyxis; ARV<sup>2</sup> 833.46; CVA Athen, Museé National (2) III *Id* Taf. 18, 3. 4\*; 19, 1.

**AM10:** Neapel, Museo Archaeologico Nazionale 146720: Glockenkrater; LIMC I Amphitrite 42 mit Abb.\*.

AM11: New York, Privatbesitz: Alabastron; BOTHMER 1961, Taf. 76; 79.

**AM12: Paris, Museé du Louvre G205**: Amphora; ARV<sup>2</sup> 309.2; LIMC VII Poseidon 227 mit Abb.; CVA Paris, Louvre (6) III *Ic* Taf. 37, 12-13; 38, 3.

**AM13: Paris, Museé du Louvre G431**: Pelike; ARV<sup>2</sup> 604.48; CVA Paris, Louvre (8) III *Id* Taf. 42, 11.

**AM14: Paris, Museé du Louvre G116**: beschädigte Schale; ARV<sup>2</sup> 431.44; LIMC VII Peleus 177 mit Abb.

AM15: Mannheim, Reiss-Museum Cg 344: Pelike; LIMC I Amphitrite 37 mit Abb.

**AM16: Toledo, Museum of Art 1956.24**: Stamnos; ARV<sup>2</sup> 251.30; Para 350; LIMC I Amphitrite 36 mit Abb.\*; CVA Toledo, Museum of Art (1) Taf. 42, 1-2.

**AM17: Wien, Kunsthistorisches Museum IV 3730**: Stamnos; ARV<sup>2</sup> 657.3; CVA Wien, Kunsthistorisches Museum (2) Taf. 67, 1-5\*.

**AM18: Würzburg, Universität Martin-von-Wagner-Museum L 518**: Stamnos; ARV<sup>2</sup> 657.2; Beazley Archiv Nr. 207661.

**AM19: Ferrara, Museo Nazionale di Spina T 113 A VP**: Volutenkrater; ARV<sup>2</sup> 608.3; Para 396; CVA Ferrara, Museo Nazionale (1) Taf. 8. 1. 2.

**AM20:** London, British Museum E140: Skyphos; ARV<sup>2</sup> 459.3; 481; 1654; Para 377; SHAPIRO 1989, Taf. 34; HAMDORF 1986, Taf. 47; 48; CVA London, British Museum (4) III *Ic* Taf. 28, 2a-d.

**AM21: Ruvo, Museo Jatta 1501**: Volutenkrater; ARV<sup>2</sup> 1338.1; Para 481; Beazley Archiv Nr. 217518.

#### AITHRA UND POSEIDON

**AI1: Frankfurt, Städel ST V 7**: Schale des Brygosmalers; ARV<sup>2</sup> 386.1649; Para 521; LIMC VII Poseidon 192 mit Abb.\*; SCHEFOLD 1981, Abb. 57-60; KEULS 1985, Abb. 45-47; ECKSTEIN – LEGNER 1969, Taf. 69; CVA Frankfurt, Frankfurt am Main (2) Taf. 60, 6.

**AI2: Basel, Kunsthandel**: Kelchkrater; ARV<sup>2</sup> 186.48; LIMC I Aithra I 1 mit Abb.

**AI3: Vatikan, Museo Gregoriano Etrusco Vaticano 16554**: Hydria; ARV<sup>2</sup> 252.47; LIMC I Aithra I 2 mit Abb.\*; KAEMPF 1979, Taf. 18, 4; KEULS 1985, Abb. 236.

**AI4: London, British Museum E174**: Hydria; ARV<sup>2</sup> 229.39; LIMC I Aithra I 3 mit Abb.\*; CVA London, British Museum (5) III *Ic* Taf. 78, 2; 79, 3.

**AI5:** New York, Sammlung Pomerance: Stamnos; ARV<sup>2</sup> 298.3; 1643; Para 356.3; Philippaki 1967, Taf. 27, 1. 2.

#### AMYMONE UND POSEIDON

**AY1: Zürich, Sammlung F. J. und H. Saager-Roš**: Lekythos; ARV<sup>2</sup> 656.15; SCHEFOLD 1981, Abb. 360-361\*.

**AY2: St. Petersburg, State Hermitage Museum 767 (St. 1535)**: Kelchkrater; ARV<sup>2</sup> 991.57; Para 516; REEDER 1996, Abb. 112.

**AY3:** New York Metropolitan Museum of Art 17.230.35: Lekythos; ARV<sup>2</sup> 1020.100; REEDER 1996, Abb. 113.

**AY4: Boston, Museum of Fine Art 34.79**: Pelike; ARV<sup>2</sup> 1045.2; Para 444; GIESECKE 1999, Abb. 6.

**AY5: Wien, Kunsthistorisches Museum IV 1026**: Kelchkrater; ARV<sup>2</sup> 1087.2; CVA Wien, Kunsthistorisches Museum (3) III I Taf. 103, 1\*. 2.

**AY6: Rom, Museo Nazionale Etrusco di Villa Giulia 20486**: Pelike; ARV<sup>2</sup> 494.2; REEDER 1996, Abb.114\*; CVA Rom, Museo Nazionale Etrusco di Villa Giulia (4) Taf. 29; 30.

**AY7: Rom, Museo Nationale Etrusco di Villa Giulia 20487**: Pelike; ARV<sup>2</sup> 494.3; CVA Rom, Museo Nazionale Etrusco di Villa Giulia (4) Taf. 31; 32.

**AY8: Syrakus, Museo Archaelogico Regionale Paolo Orsi 44291**: Glockenkrater; ARV<sup>2</sup> 1041.9; MATHESON 1995, Taf. 155\*; CVA Syrakus, Museo Archeologico Nazionale (1) III I Taf. 17, 3; 18; 19, 1.

**AY9: Vatikan, Museo Gregoriano Etrusco Vaticano U13 (Inv. Nr. 9096)**: Glockenkrater; ARV<sup>2</sup> 1155.7; BROMMER 1938/39, Taf. 69.

**AY10: Bonn, Akademisches Kunstmuseum 1216.116-119**: Glockenkrater; ARV<sup>2</sup> 1180. 10; CVA Bonn, Akademisches Kunstmuseum (1) Taf. 30, 16.

**AY11: Ruvo, Museo Jatta 1346**: Schale; ARV 1401.2; Para 488; BOARDMAN 1981, Abb. 316

**AY12:** New Haven, Yale University 1913.152: Lekythos; ARV<sup>2</sup> 1325.53; REEDER 1996, Abb. 115\*.

#### ATTISCHE HEROEN UND POSEIDON

**AH1:** Adolphseck, Schloss Fasanerie 77: Kelchkrater; ARV<sup>2</sup> 1346.1; Para 482; REEDER 1996, Abb. 73\*; SCHEFOLD – JUNG 1988, Abb. 190; LIMC IV Erechtheus 10 mit Abb.; LIMC VI Kekrops 9 mit Abb.; CVA Adolphseck, Schloss Fasanerie (1) Taf. 46; 47; 48, 1. 2.

AH2: Athen, Nationalmuseum Akr. 585 a+b: Gefäßfragmente des Sophilos; ABV 40, 17-18; Para 18, 17; SHAPIRO 1989, Taf. 49 c\*.

## STREIT UM ATTIKA

**S1: St. Petersburg, State Hermitage Museum KAB 6a**: PALAGIA 1993, Taf. 10\*; ROBERT 1881, 60-69; SIMON 1966, 81-82.

**S2: Pella, Museum 80.514**: Hydria; PALAGIA 1993, Taf. 11\*; LIMC VII Poseidon 241 mit Abb.; DROUGOU 2000, Taf. I-IV.

# 7 Literatur- und Abkürzungsverzeichnis

## VERZEICHNIS DER ABGEKÜRZTEN LITERATUR

| Ahlberg 1984                  | G. Ahlberg-Cornell, Herakles and the Sea-Monster in Attic Black-Figure Vase-Painting (Göteborg 1984).                                            |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Alfieri – Arias – Hirmer 1958 | N. Alfieri – P. E. Arias – M. Hirmer, Spina (München 1958).                                                                                      |
| Arafat 1990                   | K. W. Arafat, Classical Zeus. A Study in Art and Literature (Oxford 1990).                                                                       |
| Arias 1963                    | CVA Ferrara (1).                                                                                                                                 |
| ASHMOLE 1962                  | B. Ashmole, Some Nameless Sculptors of the Fifth Century B. C., ProcBrAc 48, 1962, 213-233.                                                      |
| Austin 1968                   | C. Austin (Hrsg.), Nova fragmenta Euripidea in papyris reperta (Berlin 1968).                                                                    |
| Bakir 1981                    | G. Bakir, Sophilos. Ein Beitrag zu seinem Stil,<br>Keramikforschungen 4 (Mainz 1981).                                                            |
| Barron 1980                   | J. Barron, Bacchylides, Theseus and a Woolly Cloak, BICS 27, 1980, 1-8.                                                                          |
| Beazley 1931                  | CVA Oxford, Ashmolean Museum (2).                                                                                                                |
| Beazley 1956                  | J. D. Beazley, Attic Black-Figure Vase-Painters (Oxford 1956).                                                                                   |
| Beazley 1957                  | J. D. Beazley, Review of Brommer, Corpus Vasorum<br>Antiquorum, Germany, Fasc. 11, Schloss Fasanerie<br>(Adolphseck) Fasc. 1, AJA 1957, 110-111. |
| Beazley 1963                  | J. D. Beazley, Attic Red-Figure Vase-Painters <sup>2</sup> (Oxford 1963).                                                                        |
| Beazley 1971                  | J. D. Beazley, Paralipomena. Additions to Attic Black-Figure Vase-Painters and to Attic Red-Figure Vase-Painters <sup>2</sup> (Oxford 1971).     |
| BECKEL 1961                   | G. Beckel, Götterbeistand in der Bildüberlieferung griechischer Heldensagen (Waldsassen 1961).                                                   |

| Benson 1996           | C. Benson, Amazonen, in: E. D. Reeder (Hrsg.), Pandora. Frauen im klassischen Griechenland (Basel 1996) 373-380.                                                     |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Berger 1959           | E. Berger, Parthenon-Ostgiebel. Vorbemerkungen zu einer Rekonstruktion (Bonn 1959).                                                                                  |
| Berger 1974           | E. Berger, Die Geburt der Athena im Ostgiebel des<br>Parthenon, Studien der Skulpturhalle Basel 1 (Basel<br>1974).                                                   |
| Berger 1976           | E. Berger, Parthenon-Studien. Erster Zwischenbericht, AntK 19, 1976, 122-142.                                                                                        |
| Berger 1977           | E. Berger, Parthenon-Studien. Zweiter Zwischenbericht, AntK 20, 1977, 124-141.                                                                                       |
| Berger 1986           | E. Berger, Der Parthenon in Basel. Dokumentation zu den Metopen, Studien der Skulpturhalle Basel 2 (Mainz 1986).                                                     |
| Berger – Huwiler 1996 | E. Berger – M. Gisler-Huwiler, Der Parthenon in Basel. Dokumentation zum Fries, Studien der Skulpturhalle Basel 3 (Mainz 1996).                                      |
| Bernhard 1986         | LIMC III 1 (1986) 1050-1070 s. v. Ariadne (M. – L. Bernhard).                                                                                                        |
| Berve 1967            | H. Berve, Die Tyrannis bei den Griechen I (München 1967).                                                                                                            |
| Beschi 1984           | L. Beschi, L.S. Fauvel e il Partenone, in: E. Berger (Hrsg.), Parthenon-Kongress Basel. Referate und Berichte. 4. bis 8. April 1982 (Mainz 1984) 319-323.            |
| Beyer 1977            | I. Beyer, Die Zweigespanne und Mittelgruppen der Parthenongiebel, AM 92, 1977, 101-116.                                                                              |
| Beyer 1990            | I. Beyer, Der Hephaistostorso des Parthenon-Ostgiebels, in: Akten des 13. Internationalen Kongresses für Klassische Archäologie, Berlin, 1988 (Berlin 1990) 293-299. |
| BINDER 1984           | J. Binder, Parthenon West Pediment: Poseidon, in: K. J. Rigsby (Hrsg.), Studies in Honor of Sterling Dow on his Eigthieth Birthday (Durham 1984) 15-22.              |
| BLATTER 1976          | R. Blatter, Eine neue Schale des Epidromos-Malers, HASB 2, 1976, 5-9.                                                                                                |
| Blümel 1923           | C. Blümel, Der Fries des Tempels der Athena Nike (Berlin 1923).                                                                                                      |

| BLÜMEL 1950/51      | C. Blümel, Der Fries des Tempels der Athena Nike in der attischen Kunst des fünften Jahrhunderts vor Christus, JdI 65/66, 1950/51, 135-165.                                                                                           |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Boardman 1972       | J. Boardman, Herakles, Peisistratos and Sons, RA 1972, 57-72.                                                                                                                                                                         |
| Boardman 1977       | J. Boardman, Schwarzfigurige Vasen aus Athen. Ein Handbuch, Kulturgeschichte der antiken Welt 1 (Mainz 1977).                                                                                                                         |
| Boardman 1981       | J. Boardman, Rotfigurige Vasen aus Athen. Die archaische Zeit. Ein Handbuch, Kulturgeschichte der antiken Welt 4 (Mainz 1981).                                                                                                        |
| Boardman 1984       | J. Boardman, Image and Politics in Sixth Century Athens, in: H. A. G. Brijder (Hrsg.), Ancient Greek and Related Pottery. Proceedings of the International Vase Symposion in Amsterdam, 12 – 15 April, 1984 (Amsterdam 1984) 239-247. |
| Boardman 1985       | J. Boardman, The Parthenon and its Sculptures (London 1985).                                                                                                                                                                          |
| Boardman 1987       | J. Boardman, Griechische Plastik. Die klassische Zeit, Kulturgeschichte der antiken Welt 35 (Mainz 1987).                                                                                                                             |
| Boardman 1990       | LIMC V 1 (1990) 1-192 s. v. Herakles (J. Boardman).                                                                                                                                                                                   |
| Bockelberg 1979     | S. v. Bockelberg, Die Friese des Hephaisteion, AntPl 18, 1979, 23-50.                                                                                                                                                                 |
| Bol 1989            | P. C. Bol, Argivische Schilde, Olympische Forschungen 17 (Berlin 1989).                                                                                                                                                               |
| BOTHMER 1957        | D. von Bothmer, Amazons in Greek Art (Oxford 1957).                                                                                                                                                                                   |
| BOTHMER 1961        | D. von Bothmer, Ancient Art from New York Private Collections. Catalogue of an Exhibition Held at the Metropolitan Museum of Art, December 17, 1959 – February 28, 1960 (New York 1961).                                              |
| BOTHMER 1985        | D. von Bothmer, The Amasis Painter and his World. Vase-Painting in Sixth-Century B.C. Athens (Malibu 1985).                                                                                                                           |
| BOULTER 1969        | P. N. Boulter, The Akroteria of the Nike Temple, Hesperia 38, 1969, 133-140.                                                                                                                                                          |
| BOWIE – THIMME 1971 | T. Bowie – D. Thimme, The Carrey Drawings of the Parthenon Sculptures (Bloomington, London 1971).                                                                                                                                     |

| Brijder 1991    | H. Brijder, Siana Cups II, The Heidelberg Painter (Amsterdam 1991).                                                                                        |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Brommer 1938/39 | F. Brommer, Amymone, AM 63/64, 1938/39, 171-176.                                                                                                           |
| Brommer 1956    | CVA Schloss Fasanerie (Adolphseck) (1).                                                                                                                    |
| Brommer 1957    | F. Brommer, Attische Könige, in: K. Schauenburg (Hrsg.), Charites. Studien zur Altertumswissenschaft (Bonn 1957) 152-164.                                  |
| Brommer 1961    | F. Brommer, Die Geburt der Athena, JbRGZM 8, 1961, 66-83.                                                                                                  |
| Brommer 1963    | F. Brommer, Die Skulpturen der Parthenon-Giebel. Katalog und Untersuchung (Mainz 1963).                                                                    |
| Brommer 1967    | F. Brommer, Die Metopen des Parthenon. Katalog und Untersuchung (Mainz 1967).                                                                              |
| Brommer 1969    | F. Brommer, Studien zu den Parthenongiebeln V, AM 84, 1969, 103-126.                                                                                       |
| Brommer 1973    | F. Brommer, Vasenlisten zur griechischen Heldensage <sup>3</sup> (Marburg 1973).                                                                           |
| Brommer 1977    | F. Brommer, Der Parthenonfries. Katalog und Untersuchung (Mainz 1977).                                                                                     |
| Brommer 1979    | F. Brommer, Theseus-Deutungen, AA 1979, 487-511.                                                                                                           |
| Brommer 1982    | F. Brommer, Theseus. Die Taten des griechischen Helden in der antiken Kunst und Literatur (Darmstadt 1982).                                                |
| Brommer 1984a   | F. Brommer, Herakles II. Die unkanonischen Taten des Helden (Darmstadt 1984).                                                                              |
| Brommer 1984b   | F. Brommer, Meister am Parthenon, in: E. Berger (Hrsg.),<br>Parthenon-Kongress Basel. Referate und Berichte. 4. bis<br>8. April 1982 (Mainz 1984) 286-288. |
| Brouskari 1974  | M. S. Brouskari, The Acropolis Museum – A Descriptive Catalogue (Athen 1974).                                                                              |
| Brouskari 1987  | M. Brouskari, Die Wiedergewinnung eines Kopfes aus dem Westgiebel des Parthenon, AntK 30, 1987, 119-122.                                                   |
|                 |                                                                                                                                                            |

| Brouskari 1999        | M. S. Brouskari, To Phorákio tou Naoú tes Athenás Nikes, AEphem 137, 1998 (Athen 1999) 1-268.                                     |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Brueckner 1907        | A. Brueckner, Athenische Hochzeitsgeschenke, AM 32, 1907, 79-122.                                                                 |
| Brunn 1905            | H. Brunn, Die Bildwerke des Parthenon, in: H. Bulle – H. Brunn (Hrsg.), Kleine Schriften II (Leipzig – Berlin 1905) 255-282.      |
| BULLE 1902-1909       | ML III 2 (1902-1909) 2854-2898 s. v. Poseidon in der Kunst (H. Bulle).                                                            |
| Burow 1989            | J. Burow, Der Antimenesmaler, Kerameus 7 (Mainz, 1989)                                                                            |
| Büsing 1994           | H. H. Büsing, Das Athener Schatzhaus in Delphi: neue Untersuchungen zur Architektur und Bemalung (Marburg 1994).                  |
| Calderone 1985        | CVA Agrigent (1).                                                                                                                 |
| CALLIPOLITIS 1974     | D. Callipolitis-Feytmans, Plats Attiques a Figures Noires (Paris 1974).                                                           |
| CAMP 1989             | J. M. Camp, Die Agora von Athen. Ausgrabungen im Herzen des klassischen Athen, Kulturgeschichte der antiken Welt 41 (Mainz 1989). |
| Canciani 1978         | F. Canciani, Lydos, der Sklave? Mit einem Beitrag von Günter Neumann, AntK 21, 1978, 17-22.                                       |
| Carpenter 1929        | R. Carpenter, The Sculpture of the Nike Temple Parapet (Cambridge 1929).                                                          |
| Carpenter 1962        | R. Carpenter, On Restoring the East Pediment of the Parthenon, AJA 66, 1962, 265-268.                                             |
| Carpenter 1997        | T. H. Carpenter, Dionysian Imagery in Fifth-Century Athens (Oxford 1997).                                                         |
| Caskey – Beazley 1954 | L. D. Caskey – J. D. Beazley, Attic Vase Paintings in the Museum of Fine Arts, Boston 2 (London 1954).                            |
| Cassimatis 1984       | LIMC II 1 (1984) 955-1044 s. v. Athena (H. Cassimatis).                                                                           |
| Castriota 1992        | D. Castriota, Myth, Ethos, and Actuality. Official Art in Fifth-Century B.C. Athens (Madison, Wisconsin 1992).                    |
| Madrid 1986           | Coloquio sobre el puteal de la Monclea (Madrid 1986).                                                                             |

| CONDOLEON 1984   | E. Condoléon-Bolanacchi, A propos de l' »Amphore de la Naissance » de Xobourgo (Ténos), AntK 27, 1984, 21-24.                                                                                                            |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| CONNOR 1970      | W. R. Conner, Theseus in Classical Athens, in: A. G. Ward (Hrsg.), The Quest for Theseus (London 1970) 143-174.                                                                                                          |
| Соок 1988        | B. F. Cook, Parthenon West Pediment B-C. The Serpent Fragment, in: M. Schmidt (Hrsg.), Kanon. Festschrift Ernst Berger zum 60. Geburtstag am 26. Februar 1988 gewidmet (Basel 1988) 4-8.                                 |
| Соок 1993        | B. F. Cook, The Parthenon East Pediment A-C, The Annual of the British School at Athens 88, 1993, 183-185.                                                                                                               |
| Cornelius 1929   | F. Cornelius, Die Tyrannis in Athen (München 1929).                                                                                                                                                                      |
| Curtius 1927     | L. Curtius, Bronzenes Pferd im Metropolitan Museum in New York, Die Antike 3, 1927, 162-183.                                                                                                                             |
| Daux 1983        | G. Daux, Le Calendrier de Thorikos au Musee J. P. Getty, AntCl 52, 1983, 150-174.                                                                                                                                        |
| Daux 1984        | G. Daux, Sacrifices á Thorikos, GettyMusJ 12, 1984, 145-152.                                                                                                                                                             |
| Davies 1971      | J. K. Davies, Athenian Propertied Families 600–300 B. C. (Oxford 1971).                                                                                                                                                  |
| Delivorrias 1969 | A. Delvorrias, Der Poseidontempel auf Kap Sunion, Neue Fragmente der Friesdekoration, AM 84, 1969, 127-142.                                                                                                              |
| Delivorrias 1974 | A. Delivorrias, Attische Giebelskulpturen und Akrotere des fünften Jahrhunderts, Tübinger Studien zur Archäologie und Kunstgeschichte 1 (Tübingen 1974).                                                                 |
| Delivorrias 1997 | A. Delivorrias, The Sculpted Decoration of the So-called Theseion. Old Answers, New Questions, in: D. Buitron-Oliver (Hrsg.), The Interpretation of Architectural Sculpture in Greece and Rome (Washington 1997) 82-107. |
| Despinis 1974    | G. Despinis, Ta Glypta ton Aetomaton tou Naou des Athenas Nikes, ArchDelt 29 A, 1974, 2-24.                                                                                                                              |
| DESPINIS 1982    | G. Despinis, Parthenoneia (Athen 1982).                                                                                                                                                                                  |
| DESPINIS 1984    | G. Despinis, Neue Fragmente von Parthenonskulpturen<br>und Bemerkungen zur Rekonstruktion des<br>Parthenonostgiebels, in: E. Berger (Hrsg.), Parthenon-                                                                  |

|                         | Kongress Basel. Referate und Berichte. 4. bis 8. April 1982 (Mainz 1984) 293-303.                                                                                                                                                                        |
|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| DESPINIS 1999           | G. Despinis, Athena Sunias. Eine Vermutung, AA 1999, 173-181.                                                                                                                                                                                            |
| DEUBNER 1932            | L. Deubner, Attische Feste (Darmstadt 1932).                                                                                                                                                                                                             |
| DIEHL 1963              | E. Diehl, Ein klassisches Bild des Hephaistos, AA 1963, 748-755.                                                                                                                                                                                         |
| DINSMOOR 1941           | W. B. Dinsmoor, Observations on the Hephaisteion, Hesperia Suppl. 5 (Princeton 1941).                                                                                                                                                                    |
| DINSMOOR 1971           | W. B. Dinsmoor, Sounion (Athen 1971).                                                                                                                                                                                                                    |
| DINSMOOR 1974           | W. B. Dinsmoor, The Temple of Poseidon, A Missing Sima and Other Matters, AJA 78, 1974, 211-238.                                                                                                                                                         |
| DINSMOOR 1976           | W. B. Dinsmoor Jr., The Roof of the Hephaisteion, AJA 80, 1976, 223-246.                                                                                                                                                                                 |
| Dobrowolski 1972        | W. Dobrowolski, La Descente de Thésée au Fond de la Mer, Bull. Mus. Nat. de Varsovie 13, 1972, 1-19.                                                                                                                                                     |
| Dörig 1958              | J. Dörig, Sunionfriesplatte 13, AM 73, 1958, 88-93.                                                                                                                                                                                                      |
| Dörig 1961              | J. Dörig, Der Kampf der Götter und Titanen, Bibliotheca<br>Helvetica Romana 4 (Olten, Lausanne 1961).                                                                                                                                                    |
| Dörig 1985              | J. Dörig, La Friese Est de L'Hephaisteion (Genf 1985).                                                                                                                                                                                                   |
| Drougou 2000            | S. Drougou, Krieg und Frieden im Athen des späten 5. Jahrhunderts v. Chr. Die rotfigurige Hydria aus Pella, AM 115, 2000, 147-216.                                                                                                                       |
| Dugas – Flaceliere 1958 | Ch. Dugas – R. Flaceliére, Thésée, Images et Récits (Paris 1958).                                                                                                                                                                                        |
| Dunant – Kahil 1980     | CVA Genf, Musée d'Art et d'Histoire (2).                                                                                                                                                                                                                 |
| Eckstein – Legner 1969  | F. Eckstein – A. Legner, Antike Kleinkunst im Liebieghaus (Frankfurt am Main 1969).                                                                                                                                                                      |
| Ehrhardt 1989           | W. Ehrhardt, Der Torso Wien I 328 und der Westgiebel des Athena-Nike-Tempels auf der Akropolis in Athen, in: HU. Cain – H. Gabelmann – D. Salzmann, Beiträge zur Ikonographie und Hermeneutik. Festschrift für Nikolaus Himmelmann (Mainz 1989) 119-129. |
| T 1000                  | PF 44 (4000) 440 407 W. 1 (G. Ft                                                                                                                                                                                                                         |

RE 11 (1922) 119-125 s. v. Kekrops (S. Eitrem).

**EITREM 1922** 

| ELDERKIN 1936           | G. W. Elderkin, The Seated Deities of the Parthenon Frieze, AJA 40, 1936, 92-99.                                                                                                                |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Fabricius 1884          | E. Fabricius, Die Skulpturen vom Tempel in Sunion, AM 9, 1884, 338-353.                                                                                                                         |
| FEHR 2004               | B. Fehr, "Kinder, die ihren Eltern gleichen". Ein Beitrag zur Deutung des Parthenonostgiebels, in: J. Gebauer (Hrsg.), Bildergeschichte. Festschrift für Klaus Stähler (Möhnesee 2004) 125-150. |
| FELTEN 1984             | F. Felten, Griechische tektonische Friese archaischer und klassischer Zeit, Schriften aus dem Athenaion der Klassischen Archäologie Salzburg 4 (Waldsassen 1984).                               |
| Felten – Hoffelner 1987 | F. Felten - K. Hoffelner, Die Relieffriese des Poseidontempels in Sunion, AM 102, 1987, 169-184.                                                                                                |
| FITTSCHEN 1969          | K. Fittschen, Untersuchungen zum Beginn der Sagendarstellungen bei den Griechen (Berlin 1969).                                                                                                  |
| Froning 1971            | H. Froning, Dithyrambos und Vasenmalerei in Athen, Beiträge zur Archäologie 2 (Würzburg 1971).                                                                                                  |
| FUCHS 1959              | W. Fuchs, Die Vorbilder der neuattischen Reliefs, JdI Ergh. 20 (Berlin 1959).                                                                                                                   |
| Fuchs 1964              | W. Fuchs, Ein vergessenes Fragment aus den Parthenon-Giebeln, AM 79, 1964, 127-136.                                                                                                             |
| FUCHS 1983              | W. Fuchs, Zur Rekonstruktion des Poseidon im Parthenon -Westgiebel, Boreas 6, 1983, 79-80.                                                                                                      |
| FUCHS 1984              | W. Fuchs, Fuss- und Beinprobleme im Westgiebel des Parthenon, in: E. Berger (Hrsg.), Parthenon-Kongress Basel. Referate und Berichte. 4. bis 8. April 1982 (Mainz 1984) 266.                    |
| Fuchs 1993              | W. Fuchs, Die Skulptur der Griechen (München 1969).                                                                                                                                             |
| Furtwängler 1882        | A. Furtwängler, Zu den Skulpturen von Sunion, AM 7, 1882, 396-397.                                                                                                                              |
| Furtwängler 1895        | A. Furtwängler, Masterpieces of Greek Sculpture (London 1895).                                                                                                                                  |
| Furtwängler 1896        | A. Furtwängler, Intermezzi (Leipzig - Berlin 1896).                                                                                                                                             |
| GAUER 1968              | W. Gauer, Weihgeschenke aus den Perserkriegen. IstMitt Beih. 2 (Tübingen 1968).                                                                                                                 |

| Gauer 1980            | W. Gauer, Das Athenerschatzhaus und die marathonischen Akrothinia in Delphi, in: F. Krinzinger (Hrsg.), Forschungen und Funde. Festschrift für Bernhard Neutsch (Innsbruck 1980) 127-136.                                    |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| GEAGAN 1970           | H. A. Geagan, Mythological Themes in the Plaques from Penteskouphia, AA 85, 1970, 31-48.                                                                                                                                     |
| GIESECKE 1999         | A. L. Giesecke, Elpenor, Amymone, and the Truth in the Lykaon Painter's Painting, BABesch 74, 1999, 63-78.                                                                                                                   |
| Giuliani 2000         | L. Giuliani, Die Giganten als Gegenbilder der attischen Bürger im 6. und 5. Jahrhundert v. Chr., in: T. Hölscher (Hrsg.), Gegenwelten. Zu den Kulturen Griechenlands und Roms in der Antike (München, Leipzig 2000) 263-286. |
| Giuliani 2003         | L. Giuliani, Bild und Mythos. Geschichte der Bilderzählung in der griechischen Kunst (München 2003).                                                                                                                         |
| GOETTE 2000           | H. R. Goette, O Axiologos Demos Sounion.<br>Landeskundliche Studien in Südost-Attika, Internationale<br>Archäologie 59 (Rahden 2000).                                                                                        |
| GOTTLIEB 1957         | C. Gottlieb, The Pediment Sculpture and Acroteria from the Hephaisteion and Temple of Ares in the Agora of Athens, AJA 61, 1957, 161-165.                                                                                    |
| Gourmelen 2004        | L. Gourmelen, Kékrops, le Roi-Serpent. Imaginaire Athénien, Représentations de l'Humain et de l'Animalité en Gréce Ancienne, Collection d'Études Anciennes. Série Grecque 129 (Paris 2004).                                  |
| Graef – Langlotz 1925 | B. Graef – E. Langlotz, Die antiken Vasen von der Akropolis zu Athen I, 4 (Berlin 1925).                                                                                                                                     |
| Greifenhagen 1938     | CVA Bonn, Akademisches Kunstmuseum (1).                                                                                                                                                                                      |
| Greifenhagen 1978     | A. Greifenhagen, Zeichnungen nach attisch schwarzfigurigen Vasen im deutschen archäologischen Institut, Rom, AA 1978, 499-551.                                                                                               |
| Gruben 2001           | G. Gruben, Griechische Tempel und Heiligtümer <sup>5</sup> (München 2001).                                                                                                                                                   |
| HAINBACH 1983         | H. Hainbach, Die Darstellung von Frauenverfolgung und Frauenraub in der antiken Kunst (Diss. Innsbruck 1983).                                                                                                                |
| Hamdorf 1986          | F. W. Hamdorf, Dionysos - Bacchus. Kult und Wandlungen des Weingottes (München 1986).                                                                                                                                        |

| Harrison 1898  | J. A. Harrison, Notes Archaeological and Mythological on Bacchylides, CR 12, 1898, 85-86.                                                                                                                                                                  |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Harrison 1956  | E. B. Harrison, The West Pediment of the Temple of Hephaisteion, AJA 60, 1956, 178.                                                                                                                                                                        |
| Harrison 1965  | E. B. Harrison, Archaic and Archaistic Sculpture, The Athenian Agora 11 (Princeton 1965).                                                                                                                                                                  |
| Harrison 1970  | E. B. Harrison, Notes on the Nike Temple Frieze, AJA 74, 1970, 317-323.                                                                                                                                                                                    |
| Harrison 1977  | E. B. Harrison, Alkamene's Sculptures for the Hephaisteion, 3. Iconography and Style AJA 81, 1977, 411-426.                                                                                                                                                |
| Harrison 1979  | E. B. Harrison, The Architectural Sculptures of the So-Called Theseum, in: J. N. Coldstream (Hrsg.), Greece and Italy in the Classical World. Acta of the XI International Congress of Classical Archaeology, London 3-9 September 1978 (London 1979) 220. |
| Harrison 1988  | E. B. Harrison, Theseum East Frieze: Color Traces and Attachment Cuttings, Hesperia 57, 1988, 339-349.                                                                                                                                                     |
| Harrison 1997  | E. B. Harrison, The Glories of the Athenians. Observations on the Program of the Frieze of the Temple of Athena Nike, in: D. Buitron-Oliver (Hrsg.), The Interpretation of Architectural Sculpture in Greece and Rome (Washington 1997) 108-125.           |
| HARTMANN 2002  | E. Hartmann, Heirat, Hetärentum und Konkubinat im klassischen Athen, Campus Historische Studien 30 (Frankfurt am Main 2002).                                                                                                                               |
| Heberdey 1915  | R. Heberdey, Die Komposition der Gigantomachie im Giebel des peisistratischen Athenatempels auf der Akropolis von Athen, Öjh 18, 1915, 40-56.                                                                                                              |
| Heberdey 1919  | R. Heberdey, Altattische Porosskulptur (Wien 1919).                                                                                                                                                                                                        |
| Heimberg 1968  | U. Heimberg, Das Bild des Poseidon in der griechischen Vasenmalerei (Diss. Freiburg i. Gr. 1968).                                                                                                                                                          |
| Herbig 1941    | R. Herbig, Untersuchungen am dorischen Peripteraltempel auf Kap Sunion, AM 66, 1941, 87-133.                                                                                                                                                               |
| Herington 1955 | C. J. Herington, Athena Parthenos and Athena Polias. A Study in the Religion of Periclean Athens (Manchester 1955)                                                                                                                                         |

1955).

**HERTER 1973** RE Suppl. 13 (1973) 1045-1238 s. v. Theseus (H. Herter). HIMMELMANN 1959 Himmelmann-Wildschütz, Zur Eigenart des klassischen Götterbildes (München 1959). HIMMELMANN 1960 N. Himmelmann-Wildschütz, Die Götterversammlung der Sosias-Schale, MarbWPr 1960, 41-48. N. Himmelmann-Wildschütz, Erzählung und Figur in der HIMMELMANN 1967 archaischen Kunst (Mainz 1967). HIMMELMANN 1996 N. Himmelmann-Wildschütz, Spendende Götter, in: N. Himmelmann-Wildschütz, Minima Archaeologica. Utopie und Wirklichkeit der Antike (Mainz 1996) 54-61. HÖLSCHER 1973 T. Hölscher, Griechische Historienbilder des 5. und 4. Jahrhunderts v. Chr., Beiträge zur Archäologie 6 (Würzburg 1973). HÖLSCHER 1980 T. Hölscher, Gnomon 52, 1980, 358-362. HÖLSCHER 1997 T. Hölscher, Ritual und Bildsprache. Zur Deutung der Reliefs an der Balustrade um das Heiligtum der Athena Nike in Athen, AM 112, 1997, 143-165. HÖLSCHER 2000 T. Hölscher, Bellerophon und der lykische Feldzug des Melesondros, in: I. Cengiz (Hrsg.), Studien zur Religion und Kultur Kleinasiens und des ägäischen Bereiches. Festschrift für Bak Ögün zum 75. Geburtstag (Bonn 2000) 99-106 HOEPFNER 1997 W. Hoepfner, Propyläen und Nike-Tempel, in: W. Hoepfner (Hrsg.), Kult und Kultbauten auf der Akropolis. Internationales Symposion vom 7. bis 9. Juli 1995 in Berlin (Berlin 1997) 160-177. HOFFELNER 1988 K. Hoffelner, Die Metopen des Athener Schatzhauses. Ein neuer Rekonstruktionsversuch, AM 103, 1988, 77-117. **HOFKES 1966** C. Hofkes-Brukker, Die Liebe von Antiope und Theseus, Bulletin antieke beschaving. Annual Papers on Classical Archaeology 41, 1966, 14-27. HOLMBERG 1963 E. Holmberg, Attic and Boetian Figurines and a Melian Relief, in: P. Amandry (Hrsg.), Collection Héléne Stathatos, III, Objects Antiques et Byzantins (Strasbourg 1963) 155-159. **IOZZO 2007** M. Iozzo (Hrsg.), Materiali Dimenticati Memorie

Recuperate. Restauri e Acquisizioni nel

Archaeologico Nazionale di Chiusi (Chiusi 2007).

Museo

C. Isler-Kerenyi, Lieblinge der Meermädchen, Zürcher **ISLER 1977** archäologische Hefte 3 (Zürich 1977). JACOBSTHAL 1911 P. Jacobsthal, Theseus auf dem Meeresgrunde. Ein Beitrag zur Geschichte der griechischen Malerei (Leipzig 1911). JACOBSTHAL 1931 P. Jacobsthal, Melische Reliefs (Berlin 1931). JENKINS 1994 I. Jenkins, The Parthenon Frieze (London 1994). **JANKO 1980** R. Janko, "Poseidon hippios in Bacchylides 17", CQ 74, 1980, 257-259. Jeffery 1988 L.H. Jeffery, Poseidon on the Acropolis, in: Πρακτκά του ΧΙΙ Διεθνούς Συνεδρίου Κλασικής Αρχαιογίας, Αθήνα 4 - 10 Σεπτεμβρίου 1983, 3 (Athen 1988) 124-126. JEPPESEN 1953 K. K. Jeppesen, The Pedimental Composition of the Parthenon: A Critical Survey, Acta Arch 24, 1953, 103-125. JEPPESEN 1963 K. K. Jeppesen, Bild und Mythus an dem Parthenon: Zur Ergänzung und Deutung der Kultbildausschmückung des Frieses, der Metopen und der Giebel, ActaArch 34, 1963, 1-96. JEPPESEN 1984 K. K. Jeppesen, Evidence for the Restoration of the East Pediment Reconsidered In the Light of Recent Achievements, in: E. Berger (Hrsg.), Parthenon-Kongress Basel. Referate und Berichte. 4. bis 8. April 1982 (Mainz 1984) 267-277. JONGKEES - VOS 1972 CVA Leiden (1). **JUDEICH 1931** W. Judeich, Topographie von Athen (München 1931). **KAEMPF 1979** S. Kaempf-Dimitriadou, Die Liebe der Götter in der attischen Kunst des 5. Jahrhunderts v. Chr., AntK Beih. 11 (Bern 1979). **KAEMPF 1981** LIMC I 1 (1981) 724-735 s. v. Amphitrite (S. Kaempf-Dimitriadou). J. Kaiser, Den Musen auf der Spur. Reiseberichte aus drei **KAISER 1986** Jahrzehnten (München 1986). Kakridis 1928 J. Th. Kakridis, Der Fluch des Theseus im ,Hippolytos',

RhM 77, 1928, 21-33.

P. Karavites, "Spondai-spendein" in the Fifth Century KARAVITES 1984 B.C., L'antiquité classique 53, 1984, 60-70. KARDARA 1961 C. Kardara, Tlaukopis – Ho Archaios Naos kai to Phema tes Sophorou tou Parthenos, ArchEph 1961, 61-158. KAROUZOU 1956 S. Karouzou, The Amasis Painter (Oxford 1956). LIMC VI 1 (1992) 1084-1091 s. v. Kekrops (I. Kasper-KASPAR – KRAUSKOPF 1992 Butz – I. Krauskopf). KAUFFMANN 1981 LIMC I 1 (1981) 857-859 s. v. Antiope II (A. Kauffmann-Samaras). Kelperi 2007 E. Kelperi, Die Götter auf dem Parthenonfries, in: H. v. Steuben (Hrsg.), MOUSEION. Beiträge zur antiken Plastik. Festschrift zu Ehren von Peter Cornelis Bol (Möhnesee 2007) 217-223. **KENNER 1981** 

H. Kenner, Die Göttergruppe des Parthenonostfrieses, AnzWien 118, 1981, 273-308.

Kerényi 1959 C. Kerényi, The Heroes of the Greeks (London 1959).

**KEULS 1985** Eva C. Keuls, The Reign of the Phallus. Sexual Politics in Ancient Athens (New York 1985).

> J. Kleine, Untersuchungen zur Chronologie der attischen Kunst von Peisistratos bis Themistokles, IstMitt Beih. 8 (Tübingen 1973).

> > A. Klöckner, Poseidon und Neptun. Zur Rezeption griechischer Götterbilder in der römischen Kunst, Saarbrücker Studien zur Archäologie und Alten Geschichte 12 (Saarbrücken 1997).

> > E. Kluwe, Die Vasenkunst der Peisistratidenzeit und ihr Aussagewert für die Wirtschafts- und Kulturpolitik der athenischen Tyrannen, in: Die griechische Vase. Wissenschaftliche Zeitschrift der Universität Rostock. Gesellschafts- und sprachwissenschaftliche Reihe, Heft 7/8-9/10 (Rostock 1967) 469-473.

> > E. Kluwe, Attische Adelsgeschlechter und ihre Rolle als Auftraggeber in der bildenden Kunst der spätarchaischen und frühklassischen Zeit, in: R. Müller (Hrsg.), Der Mensch als Maß der Dinge. Studien zum griechischen Menschenbild in der Zeit der Blüte und Krise der Polis (Berlin 1976) 29-63.

**KLUWE 1976** 

**KLUWE 1967** 

**KLEINE 1973** 

KLÖCKNER 1997

| KNELL 1965     | H. Knell, Die Darstellung der Götterversammlung in der attischen Kunst des VI. und V. Jahrhunderts v. Chr. Eine Untersuchung zur Entwicklungsgeschichte des "Daseinsbildes" (Diss. Freiburg i. Br. 1965). |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Knell 1969     | H. Knell, Zur Götterversammlung am Parthenon-Ostfries, Antaios 10, 1969, 38-54.                                                                                                                           |
| Knell 1973     | H. Knell, Vier attische Tempel klassischer Zeit, AA 1973, 94-114.                                                                                                                                         |
| Косн 1953      | H. Koch, Studien zum Theseustempel in Athen (Leipzig 1955).                                                                                                                                               |
| Kolb 1977      | F. Kolb, Die Bau-, Religions- und Kulturpolitik der Peisistratiden, JdI 92, 1977, 99-138.                                                                                                                 |
| Kontoleon 1969 | N. M. Kontoleon, Die frühgriechische Reliefkunst, Ephemeris 1969, 215-236.                                                                                                                                |
| Kossatz 1978   | A. Kossatz-Deissmann, Dramen des Aischylos auf westgriechischen Vasen, Schriften zur antiken Mythologie 4 (Mainz 1978).                                                                                   |
| Kossatz 1988   | LIMC IV (1988) 659-719 s. v. Hera (A. Kossatz-Deissmann).                                                                                                                                                 |
| Kotsidu 1995   | H. Kotsidu, Zum baupolitischen Hintergrund des<br>Hephaistostempels auf der Athener Aogra, Hephaistos 13,<br>1995, 93-108.                                                                                |
| Kreuzer 2005   | B. Kreuzer, Geschlossene Gesellschaft im Parthenon-Westgiebel, in: T. Ganschow (Hrsg.), Otium. Festschrift für V. M. Strocka (Remshalden 2005) 193-200.                                                   |
| Kron 1976      | U. Kron, Die zehn attischen Phylenheroen. Geschichte, Mythos, Kult und Darstellungen, AM Beih. 5 (Berlin 1976).                                                                                           |
| Kron 1981      | LIMC I 1 (1981) 420-431 s. v. Aithra I (U. Kron).                                                                                                                                                         |
| Kron 1986      | LIMC I 1 (1986) 359-367 s. v. Aigeus (U. Kron).                                                                                                                                                           |
| Kron 1988      | LIMC IV 1 (1988) 923-951 s. v. Erechtheus (U. Kron).                                                                                                                                                      |
| Kron 1990      | LIMC V 1 (1990) 468-475 s. v. Hippothoon (U. Kron).                                                                                                                                                       |
| Kunisch 1997   | N. Kunisch, Makron, Forschungen zur antiken Keramik:<br>Reihe 2. Kerameus 10 (Mainz 1997).                                                                                                                |

| Kunze 1950                  | E. Kunze, Archaische Schildbänder. Ein Beitrag zur frühgriechischen Bildgeschichte und Sagenüberlieferung (Berlin 1950).                                                       |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Kunze – Burow – Heiden 2000 | E. Kunze-Götte – J. Burow – J. Heiden, Archaische Keramik aus Olympia, Olympische Forschungen 28 (Berlin 2000).                                                                |
| Kunze 1992                  | E. Kunze-Götte, Der Kleophrades-Maler unter Malern schwarzfiguriger Amphoren. Eine Werkstattstudie (Mainz 1992).                                                               |
| Lambrinudakis 1984          | LIMC II 1 (1984) 183-327 s. v. Apollon (W. Lambrinudakis).                                                                                                                     |
| Lamer 1913                  | RE 8,2 (1913) 1748-1772 s. v. Hippokampos (Lamer).                                                                                                                             |
| Lange 1881                  | K. Lange, Tempelskulpturen von Sunion, AM 6, 1881, 233-237                                                                                                                     |
| Langlotz 1932               | E. Langlotz, Griechische Vasen in Würzburg (München 1932).                                                                                                                     |
| Lapalus 1947                | E. Lapalus, Le Fronton Sculpté en Gréce. Des Origines á la Fin du IVe Siécle ; Étude sur les Origines, L'Évolution. La Technique et les Thémes du Décor Tympanal (Paris 1947). |
| Lindner 1982                | R. Lindner, Die Giebelgruppe von Eleusis mit Raub der Persephone, JdI 97, 1982, 303-400.                                                                                       |
| Linfert 1968                | A. Linfert, Vier klassische Akrotere. Drei Akrotere des Nike-Tempels. Ein Akroter des Ilissos-Tempels, AA 1968, 427-434.                                                       |
| Linfert 1979                | A. Linfert, Die Götterversammlung im Parthenon-Ostfries und das attische Kultsystem unter Perikles, AM 94, 1979, 41-47.                                                        |
| Lissarrague 1999            | F. Lissarrague, Vases Grecs. Les Athéniens et leurs Images (Paris 1999)                                                                                                        |
| LITTLETON 1973              | C. Scott Littleton, Poseidon as a Reflex of the Indo-<br>European 'Source of Waters' God, JIES 1, 1973, 423-440.                                                               |
| LOEB 1979                   | E. Loeb, Die Geburt der Götter in der griechischen Kunst der klassischen Zeit (Diss. Universität Jerusalem 1979).                                                              |
| LOHMANN 1997                | Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Bd. 2 (1997) 234-245 s. v. Attika (H. Lohmann).                                                                                       |

LULLIES 1956 CVA München, Museum antiker Kleinkunst (4). **LULLIES 1971** R. Lullies, Der Dinos des Berliner Malers, AntK 14, 1971, 44-55. LUND - RASMUSSEN 1995 J. Lund - B. B. Rasmussen, Guides to the National Museum, The Collection of Near Eastern and Classical Antiquities (Copenhagen 1995). J. M. Mansfield, The Robe of Athena and the Panathenic Mansfield 1985 Peplos (Diss. University of California, Berkeley 1985). **MARK 1984** I. S. Mark, The Gods on the East Frieze of the Parthenon, Hesperia 53, 1984, 289-342. Mark 1993 I. S. Mark, The Sanctuary of Athena Nike in Athens. Architectural Stages and Chronology, Hesperia Suppl. 26 (Princeton 1993). Messeliere 1957 P. de La Coste-Messeliére, Sculpture du Trésor des Athéniens, FdD 4 (Paris 1957). METTE 1963 H. J. Mette, Der verlorene Aischylos (Berlin 1963). METZGER 1957 I. Metzger, Gnomon 29, 1957, 237. METZGER – RONZANI – BLOESCH CVA Ostschweiz, Ticino (1). 1979 MILES 1989 M. M. Miles, A Reconstruction of the Temple of Rhamnous, Hesperia 58, 1989, 133-249. MINGAZZINI 1925 P. Mingazzini, Le Rappresentazioni Vascolari del Mito dell'Apoteosi di Herakles, MemLinc. 6, 1 (Rom 1925). M. B. Moore, Poseidon in the Gigantomachie, in: G. MOORE 1979a Kopcke (Hrsg.), Studies in Classical Art Archaeology.A Tribute Peter to Heinrich von Blanckenhagen (Locust Valley, New York 1979) 23-27. M. B. Moore, Lydos and the Gigantomachie, AJA 83, **MOORE 1979b** 1979, 79-99. MOORE 1995 M. B. Moore, The Central Group in the Gigantomachie of the Old Athena Tempel on the Acropolis, AJA 99, 1995, 633-639. MOORE 1997 M. B. MOORE, Attic Red-Figured and White-Ground Pottery, The Athenian Agora 30 (Princeton 1997).

| Morgan 1962    | Ch. Morgan, The Sculptures of the Hephaisteion, I. Preface. The Metopes II. The Friezes, Hesperia 31, 1962, 210-235.                                                                                        |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Morgan 1963    | C. Morgan, The Sculptures of the Hephaisteion, 3. Pediments, Akroteria und Cult Images. 4. The Buildings, Hesperia 32, 1963, 91-108.                                                                        |
| Morris 1992    | S. P. Morris, Daidalos and the Origins of Greek Art (Princeton 1992).                                                                                                                                       |
| Mösch 2006     | R. Mösch-Klingele, Die loutrophóros im Hochzeits- und Begräbnisritual des 5. Jahrhunderts. v. Chr. in Athen (Bern 2006).                                                                                    |
| Mostratos 2004 | C. Mostratos, A Reconstruction of the Parthenon's East Pediment, in: M. B. Cosmopoulos (Hrsg.), The Parthenon and Its Sculptures (Cambridge 2004) 114-149.                                                  |
| Müller 1883    | K. O. Müller, Die erhobenen Arbeiten am Friese des<br>Pronaos vom Theseustempel zu Athen, erklärt aus dem<br>Mythus von den Pallantiden, Hyperbolische-Römische<br>Studien für Archäologie 1 (Berlin 1833). |
| Müller 1855    | C. Müller, Geographi Graeci Minores I (Paris 1855) s. v.<br>(Scylacis Caryandensis) S. 46 Nr. 57.                                                                                                           |
| NEER 2004      | R. Neer, The Athenian Treasury at Delphi and the Material of Politics, Classical Antiquity 23, 2004, 63-94.                                                                                                 |
| Neils 1987     | J. Neils, The Youthful Deeds of Theseus, Archaeologica 76 (Rima 1987).                                                                                                                                      |
| NEILS 1994     | LIMC VII 1 (1994) 922-951 s. v. Theseus (J. Neils).                                                                                                                                                         |
| NEILS 2001     | J. Neils, The Parthenon Frieze (Cambridge 2001).                                                                                                                                                            |
| Neumann 1965   | G. Neumann, Gesten und Gebärden in der griechischen Kunst (Berlin 1965).                                                                                                                                    |
| Oakley 1997    | J. H. Oakley (Hrsg.), Athenian Potters and Painters. The Conference Proceedings. Dedicated to Sir John Boardman and Erika Simon (Oxford 1997).                                                              |
| OLSEN 1938     | E. Olsen, A Interpretation of the Hephaisteion Reliefs, AJA 42, 1938, 276-287.                                                                                                                              |
| Oppermann 1990 | M. Oppermann, Vom Medusabild zur Athenageburt. Bildprogramme griechischer Tempel archaischer und klassischer Zeit (Leipzig 1990).                                                                           |

| Orlandos 1915    | K. A. Orlandos, To Aetoma tou en Sounio Naou tou<br>Poseidonos, ADelt 1, 1915.                                                                                                                                   |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Orlandos 1947/48 | K. A. Orlandos, Nouvelles Observations sur la Construction du Temple d'Áthéna Niké, BCH 71/72, 1947/48, 1-38.                                                                                                    |
| Orlandos 1953/54 | K. A. Orlandos, Architektoniké Diakósmnesis tou en Sounió Naou tou Poseidonos, He Grapté AEphem 1953-54, 1961, 1-18.                                                                                             |
| Palagia 1993     | O. Palagia, The Pediments of the Parthenon, Monumente Graeca et Romana 7 (Leiden 1993).                                                                                                                          |
| Palagia 1997     | O. Palagia, First Among Equals. Athena in the East Pediment of the Parthenon, in: D. Buitron-Oliver (Hrsg.), The Interpretation of Architectural Sculpture in Greece and Rome (Washington 1997) 28-49.           |
| Palagia 2000     | O. Palagia, Meaning and Narrative Techniques in Statue-Bases of the Phedian Circle, in: N. K. Rutter – B. A. Sparkes (Hrsg.), World and Image in Ancient Greece (Edinburgh 2000) 53-78.                          |
| Palagia 2005     | O. Palagia, Interpretations of Two Athenian Friezes. The Temple on the Ilissos and the Temple of Athena Nike, in: J. Barringer (Hrsg.), Periklean Athens and its Legacy. Festschrift für Pollitt (2005) 177-192. |
| Panofka 1845     | T. Panofka, Poseidon und Dionysos (Berlin 1845).                                                                                                                                                                 |
| Parker 1996      | R. Parker, Athenian Religion. A History (Oxford 1996).                                                                                                                                                           |
| Parker 2005      | R. Parker, Polytheism and Society at Athens (Oxford 2005).                                                                                                                                                       |
| PATAY 2002       | A. Patay-Horváth, Ein Deutungsversuch des Westgiebels des Parthenons, ActaArchHung 53, 2002, 119-129.                                                                                                            |
| PAUL 1994        | E. Paul, Universität Leipzig, Antikenmuseum, 50 Meisterwerke (Leipzig 1994).                                                                                                                                     |
| PAYNE 1931       | H. G. G. Payne, Necrocorinthia (Oxford 1931).                                                                                                                                                                    |
| Реек 1934        | W. Peek, Griechische Inschriften, AM 59, 1934, 35-80.                                                                                                                                                            |
| PEMBERTON 1972   | E. G. Pemperton, The East and West Friezes of the Temple of Athena Nike, AJA 76, 1972, 303-310.                                                                                                                  |
| PEMBERTON 1976   | E. G. Pemberton, The Gods of the East Frieze of the Parthenon, AJA 80, 1976, 113-124.                                                                                                                            |

| Peredol'skaja 1967 | A. A. Peredol'skaja, Krasnofigurnye attičeskie vazy v Ermitaže (Leningrad 1967).                                                                                                                           |
|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Philippaki 1967    | B. Philippaki, The Attic Stamnos (Oxford 1967).                                                                                                                                                            |
| PLOMMER 1950       | W. H. Plommer, Three Attic Temples, Annual of the Britisch School at Athens 45, 1950, 66-112.                                                                                                              |
| PLOMMER 1960       | W. H. Plommer, The Temple of Poseidon, Some Further Questions, BSA 55, 1960, 218-233.                                                                                                                      |
| Pollitt 1987       | J. J. Pollitt, Pots, Politics, and Personifications in Early Classical Athens, Yale Univ. Art Gall. Bull. 40, 1987, 8-15.                                                                                  |
| POLLITT 2000       | J. J. Pollitt, Patriotism and the West Pediment of the Parthenon, in: G. R. Tsetskhladze (Hrsg.), Periplous. Papers on Classical Art and Archaeology Presented to Sir John Boardman (London 2000) 220-227. |
| Pottier 1925       | CVA Paris, Louvre (3).                                                                                                                                                                                     |
| Pottier 1928       | CVA Paris, Louvre (5).                                                                                                                                                                                     |
| Prandtl 1908       | E. Prandtl, Fragmente der Giebelgruppe des Parthenon, AM 33, 1908, 1-16.                                                                                                                                   |
| RADERMACHER 1968   | L. Radermacher, Mythos und Sage bei den Griechen (Darmstadt 1968).                                                                                                                                         |
| Reber 1998         | K. Reber, Das Hephaisteion in Athen. Ein Monument für die Demokratie, JdI 113, 1998, 31-48.                                                                                                                |
| Reeder 1996        | E. D. Reeder (Hrsg.), Pandora. Frauen im klassischen Griechenland (Basel 1996).                                                                                                                            |
| REEDER 1996a       | E. D. Reeder, Poseidon und Amymone, in: E. D. Reeder (Hrsg.), Pandora. Frauen im klassischen Griechenland (Basel 1996) 352-363.                                                                            |
| Reeder 1996b       | E. D. Reeder, Die Hochzeit, in: E. D. Reeder (Hrsg.),<br>Pandora. Frauen im klassischen Griechenland (Basel<br>1996) 126-195.                                                                              |
| REEDER 1996c       | E. D. Reeder, Peleus und Thetis, in: E. D. Reeder (Hrsg.), Pandora. Frauen im klassischen Griechenland (Basel 1996) 340-352.                                                                               |
| REEDER 1996d       | E. D. Reeder, Erichthonios, in: E. D. Reeder (Hrsg.), Pandora. Frauen im klassischen Griechenland (Basel 1996) 250-266                                                                                     |

1996) 250-266.

| RICCI 1955                   | G. Ricci, Necropoli della Banditaccia. Zona A "Del Recinto", MonAnt 42, 1955, 202-1048.                                                                                                          |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| RICHTER 1946                 | G. M. A. Richter, Attic-Red-Figured Vases. A Survey (Yale 1946).                                                                                                                                 |
| ROBERT 1881                  | C. Robert, Der Streit der Götter um Athen, Hermes 69, 1881, 60-87.                                                                                                                               |
| Robert 1898                  | C. Robert, Theseus und Meleagros bei Bakchylides, Hermes 33, 1898, 130-145.                                                                                                                      |
| ROBERTSON 1975               | M. Robertson, A History of Greek Art I (Cambridge 1975).                                                                                                                                         |
| ROBERTSON 1992               | N. Robertson, Festivals und Legends: The Formation of Greek Cities in the Light of Public Ritual, Phoenix Suppl. 31 (1992).                                                                      |
| ROBINSON 1956                | D. M. Robinson, Unpublished Greek Vases in Robinson Collection, AJA 60, 1956, 1-25.                                                                                                              |
| RODENWALDT 1939              | G. Rodenwaldt, Korkyra II, Die Bildwerke des<br>Artemistempels von Korkyra (Berlin 1939).                                                                                                        |
| Ross 1855                    | L. Ross, Archäologische Aufsätze I (Leipzig 1855).                                                                                                                                               |
| ROSS- SCHAUBERT – HANSEN 183 | 9 L. Ross – E. Schaubert – C. Hansen, Der Tempel der Nike Apteros (Berlin 1839).                                                                                                                 |
| RUMPF 1925                   | A. Rumpf, Die Datierung der Parthenongiebel, JdI 40, 1925, 29-38.                                                                                                                                |
| Salis 1944                   | A. von Salis, Klassische Komposition, in: H. Wölfflin, Concinnitas. Beiträge zum Problem des Klassischen. Heinrich Wölfflin zum 80. Geburtstag am 21. Juni 1944 zugeeignet (Basel 1944) 177-212. |
| SAUER 1891                   | B. Sauer, Untersuchungen über die Giebelgruppen des Parthenon, AM 16, 1891, 59-94.                                                                                                               |
| Sauer 1899                   | B. Sauer, Das sogenannte Theseion und sein plastischer Schmuck (Leipzig 1899).                                                                                                                   |
| Saunders 1975                | R. Saunders, Red-Figure Oinochoe, in: S. Matheson Burke – J. J. Pollitt (Hrsg.), Greek Vases at Yale (Yale 1975) 60-72.                                                                          |
| SCHAAL 1923                  | H. Schaal, Griechische Vasen aus Frankfurter<br>Sammlungen (Frankfurt am Main 1923).                                                                                                             |

| SCHACHERMEYR 1937    | RE 19 (1937) 155-191 s. v. Peisistratos (F. Schachermeyr).                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| SCHACHERMEYR 1950    | F. Schachermeyr, Poseidon und die Entstehung des griechischen Götterglaubens (Salzburg 1950).                                                                                                                              |  |  |  |  |
| SCHAUENBURG 1961     | K. Schauenburg, Göttergeliebte auf unteritalischen Vasen, AuA 10, 1961, 84-86.                                                                                                                                             |  |  |  |  |
| SCHEFOLD – JUNG 1988 | K. Schefold - F. Jung, Die Urkönige, Perseus, Bellerophon, Herakles und Theseus in der klassischen und hellenistischen Kunst (München 1988).                                                                               |  |  |  |  |
| SCHEFOLD 1946        | K. Schefold, Kleisthenes, MusHelv 3, 1946, 59-93.                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |
| SCHEFOLD 1964        | K. Schefold, Frühgriechische Sagenbilder (München 1964).                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |
| SCHEFOLD 1975        | K. Schefold, Wort und Bild. Studien zur Gegenwart der Antike (Mainz 1975).                                                                                                                                                 |  |  |  |  |
| SCHEFOLD 1978        | K. Schefold, Götter und Heldensagen der Griechen in der spätarchaischen Kunst (München 1978).                                                                                                                              |  |  |  |  |
| SCHEFOLD 1981        | K. Schefold, Die Göttersage in der klassischen und hellenistischen Kunst (München 1981).                                                                                                                                   |  |  |  |  |
| SCHEFOLD 1993        | K. Schefold, Götter- und Heldensagen der Griechen in der früh- und hocharchaischen Kunst (München 1993).                                                                                                                   |  |  |  |  |
| SCHRADER 1919        | H. Schrader, Die Gigantomachie aus dem Giebel des alten Athenatempels auf der Akropolis, ÖJh 19-21, 1919, 154-161.                                                                                                         |  |  |  |  |
| Schrader 1978        | H. Schrader, Der Zeus aus dem Gigantomachiegiebel der Akropolis, Boreas 1, 1978, 28-31.                                                                                                                                    |  |  |  |  |
| SCHUCHHARDT 1957     | WH. Schuchhardt, Die eleusinischen Kopien nach Parthenonskulpturen, in: B. Hackelsberger – G. Himmelheber – M. Meyer (Hrsg.), Kunstgeschichtliche Beiträge zum 25. Nov. 1957. Festschrift Kurt Bauch (München 1957) 21-28. |  |  |  |  |
| SCHULTZ 2001         | P. Schultz, The Akroteria of the Temple of Athena Nike, Hesperia 70, 2001, 1-47.                                                                                                                                           |  |  |  |  |
| SCHWAB 2001          | K. A. Schwab, Reconstructing the Parthenon East Metopes: Sources in Sculpture, AJA 105, 2001, 297.                                                                                                                         |  |  |  |  |
| SCHWAB 2004          | K. A. Schwab, The Parthenon East Metopes, the                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |

Gigantomachy, and the Digital Technology, in: M. B.

|                           | Cosmopoulos (Hrsg.), The Parthenon and Its Sculptures (Cambridge 2004) 150-165.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| SEGAL 1979                | C. Segal, The Myth of Bacchylides 17: Heroic Quest and Heroic Identity, Eranos 77, 1979, 28-37.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Shapiro 1980              | H. A. Shapiro, Jason's Cloak, TAPA 110, 1980, 263-286.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Shapiro 1982              | H. A. Shapiro, Theseus, Athens, and Troizen, AA 1982, 291-297.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Shapiro 1983a             | H. A. Shapiro, Painting, Politics, and Genealogy: Peisistratos and the Neleids, in: W. G. Moon (Hrsg.), Ancient Greek Art and Ikonography (Madison, Wiss. [u.a.] 1983) 87-96.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Shapiro 1983b             | H. A. Shapiro, Heros Theos: The Death and Apotheosis of Herakles, CW 77, 1983, 1-28.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Shapiro 1988              | H. A. Shapiro, The Marathonian Bull on the Athenian Akropolis, AJA 92, 1988, 373-382.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Shapiro 1989              | H. A. Shapiro, Art and Cult under the Tyrants (Mainz 1989).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Shapiro 1991              | H. A. Shapiro, Theseus: Aspects of the Hero in Archaic Greece, in: D. Buitron-Oliver (Hrsg.), New Perspectives                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                           | in Early Greek Art (Hannover 1991) 123-139.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Shapiro 1998              | in Early Greek Art (Hannover 1991) 123-139.  H. A. Shapiro, Autochthony and the Visual Arts in Fifth-Century Athens, in: D. Boedecker – K. Raaflaub (Hrsg.), Democrazy, Empire and the Arts in Fifth-Century Athens (Cambridge, Mass. 1998) 127-151.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| SHAPIRO 1998 SHEFTON 1992 | H. A. Shapiro, Autochthony and the Visual Arts in Fifth-Century Athens, in: D. Boedecker – K. Raaflaub (Hrsg.), Democrazy, Empire and the Arts in Fifth-Century Athens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                           | <ul> <li>H. A. Shapiro, Autochthony and the Visual Arts in Fifth-Century Athens, in: D. Boedecker – K. Raaflaub (Hrsg.), Democrazy, Empire and the Arts in Fifth-Century Athens (Cambridge, Mass. 1998) 127-151.</li> <li>B. B. Shefton, The Baksy Krater Once More and Some Observations on the East Pediment of the Parthenon, in: H. Froning – T. Hölscher – H. Mielsch, Kotinos.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| SHEFTON 1992              | <ul> <li>H. A. Shapiro, Autochthony and the Visual Arts in Fifth-Century Athens, in: D. Boedecker – K. Raaflaub (Hrsg.), Democrazy, Empire and the Arts in Fifth-Century Athens (Cambridge, Mass. 1998) 127-151.</li> <li>B. B. Shefton, The Baksy Krater Once More and Some Observations on the East Pediment of the Parthenon, in: H. Froning – T. Hölscher – H. Mielsch, Kotinos. Festschrift für Erika Simon (Mainz 1992) 241-251.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                   |
| SHEFTON 1992 SIEBERT 1990 | <ul> <li>H. A. Shapiro, Autochthony and the Visual Arts in Fifth-Century Athens, in: D. Boedecker – K. Raaflaub (Hrsg.), Democrazy, Empire and the Arts in Fifth-Century Athens (Cambridge, Mass. 1998) 127-151.</li> <li>B. B. Shefton, The Baksy Krater Once More and Some Observations on the East Pediment of the Parthenon, in: H. Froning – T. Hölscher – H. Mielsch, Kotinos. Festschrift für Erika Simon (Mainz 1992) 241-251.</li> <li>LIMC V 1 (1990) 285-387 s. v. Hermes (G. Siebert).</li> <li>P. Siewert, Poseidon Hippios am Kolonos und der athenischen Hippeis, in: G. W. Bowersock, Arktouros. Hellenic Studies Presented to Bernard M. W. Knox on the</li> </ul> |

| SIMON 1966          | E. Simon, Neue Deutung zweier eleusinischer Denkmäler des vierten Jahrhunderts v. Chr., AntK 9, 1966, 72-93.                                                                                                          |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Simon - Hirmer 1967 | E. Simon – M. Hirmer, Die griechischen Vasen (München 1976).                                                                                                                                                          |
| SIMON 1975          | E. Simon, Pergamon und Hesiod, Schriften zur antiken Mythologie 3 (Mainz 1975).                                                                                                                                       |
| SIMON 1980a         | E. Simon, Die Götter der Griechen <sup>2</sup> (München 1980).                                                                                                                                                        |
| Simon 1980b         | E. Simon, Die Mittelgruppe im Westgiebel des Parthenon, in: H. A. Cahn (Hrsg.), Tainia. Roland Hampe zum 70. Geburtstag am 2. Dezember 1978 dargebracht von Mitarbeitern, Schülern und Freunden (Mainz 1980) 239-255. |
| SIMON 1981          | LIMC I 1 (1981) 742-752 s. v. Amymone (E. Simon).                                                                                                                                                                     |
| SIMON 1982          | E. Simon, Die Geburt der Athena auf der Reliefpithos in Tenos, AntK 25, 1982, 35-38.                                                                                                                                  |
| SIMON 1986          | E. Simon, El Nacimiento de Atenea en el Frontón Oriental des Partenón, in: Coloquio Sobre el Puteal de la Moncloa (Madrid 1986) 65-85.                                                                                |
| SIMON 1988          | E. Simon, Zur Sandalenlöserin der Nikebalustrade, in: M. Schmidt (Hrsg.), Kanon. Festschrift Ernst Berger zum 60. Geburtstag am 26. Februar 1988 gewidmet (Basel 1988) 69-73.                                         |
| SIMON 1994          | LIMC VII 1 (1994) 446-479 s. v. Poseidon (E. Simon).                                                                                                                                                                  |
| SIMON 1997a         | LIMC VIII 1 (1997) 486-487 s. v. Zeuxippe (E. Simon).                                                                                                                                                                 |
| SIMON 1997b         | E. Simon, An Interpretation of the Nike Temple Parapet, in: D. Buitron-Oliver (Hrsg.), The Interpretation of Architectural Sculpture in Greece and Rome (1997) 126-143.                                               |
| SINN 1992           | U. Sinn, Sunion. Das befestigte Heiligtum der Athena und des Poseidon an der "heiligen Landspitze Attikas", AW 23, 1992, 175-190.                                                                                     |
| SISSA 1990          | G. Sissa, Greek Virginity, Revealing Antiquity 3 (Cambridge 1990).                                                                                                                                                    |
| Six 1925            | J. Six, Der Gigantengiebel zu Athen, AM 50, 1925, 117-, 122.                                                                                                                                                          |
| Sмітн 1926          | CVA London, British Museum (2).                                                                                                                                                                                       |

**SOTHEBY 1982** Sotheby Parke Bernet & CO, Egyptian, Western Asiatic, Greek, Etruscan and Roman Antiquities, Ancient Glass and Art Reference Books, Sale Catalogue 05.07.1982 (London 1982). **SOTHEBY'S 1984** Sotheby's London Antiquities, Sale Catalogue 9. – 10. 7. 1984 (London 1984). SOURVINOU 1979 C. Sourvinou-Inwood, Theseus as Son and Stepson. A Tentative Illustration of Greek Mythological Mentality (London 1979). SOURVINOU 1987a C. Sourvinou-Inwood, A Series of Erotic Pursuits: Images and Meanings, JHS 107, 1987, 131-153. SOURVINOU 1987b C. Sourvinou-Inwood, Menance Pursuit: and Differentiation and the Creation of Meaning, in: C. Bérard - C. Bron - A. Pomari, Images et Société en Gréce Ancienne. L'Iconographie Comme Méthode D'Analyse. Actes du Colloque International, Lausanne 8-11 Février 1984 (Lausanne 1987) 41-55. **SPAETH 1991** B. Spaeth, Athenians and Eleusinians in the West Pediment of the Parthenon, Hesperia 60, 1991, 331-362. SPARKES 1999 B. A. Sparkes, The Parthenon and Athenian Vase-Painting, in: M. Henig - D. Plantzos (Hrsg.), Classicism to Neo-Classicism. Essays Dedicated to Gertrud Seidmann (Oxford 1999) 3-17. STÄHLER 1972 K. Stähler, Zur Rekonstruktion und Datierung des Gigantomachiegiebels von der Akropolis, in: R. Stiehl (Hrsg.), Antike und Universalgeschichte, Festschrift Hans Erich Stier zum 70. Geburtstag am 25. Mai 1972 (Münster 1972) 88-112. **STAIS 1900** B. Stais, Anaskaphaí en Sounío, AEphem 1900, 113-150. **STAIS 1917** B. Stais, Souniou Anaskaphai, AEphem 1917, 168-213. **STEWART 1996** A. Stewart, Vergewaltigung?, in: E. D. Reeder (Hrsg.), Pandora. Frauen im klassischen Griechenland (Basel 1996) 74-91. F. Stilp, Die Jacobsthal-Reliefs. Konturierte Tonreliefs aus STILP 2006 dem Griechenland der Frühklassik, RdA Suppl. 29 (Rom 2006).

193-339.

I. N. Svoronos, Phos epi tou Parthenónos, JIAN 14, 1912,

SVONOROS 1912

TIVERIOS 1982 M. A. Tiverios, Observations on the East Metopes of the Parthenon, AJA 86, 1982, 227-229. **THOMAS 1976** E. Thomas, Mythos und Geschichte. Untersuchungen zum historischen Gehalt griechischer Mythendarstellungen (Köln 1976). **THOMAS 1982** R. Thomas, Die ,schwebende Athena' in Basel. Bemerkungen zur Darstellung der Athenageburt im 5. Jahrhundert v. Chr., JdI 97, 1982, 47-63. THOMPSON 1949 H. A. Thompson, The Pedimental Sculptures of the Hephaisteion, Hesperia 18, 1949, 230-268. THOMPSON 1950 H. Thompson, The Odeion in the Athenian Agora, Hesperia 19, 1950, 31-141. THOMPSON 1962 H. A. Thompson, The Sculptural Adornment of the Hephaisteion, AJA 66, 1962, 339-347. THOMPSON – WYCHERLEY 1972 H. A. Thompson - R. E. Wycherley, The Agora of Athens. The History, Shape und Uses of an Ancient City Center, The Athenian Agora 14 (Princeton 1972). TOEPFFER 1889 J. Toepffer, Attische Genealogie (Berlin 1889). TRENDALL 1977 A. D. Trendall, Poseidon and Amymone on an Apulian Pelike, in: U. Höckmann (Hrsg.), Festschrift für Frank Brommer (Mainz 1977) 281-287. UGAGLIA 1993 E. Ugaglia (Hrsg.), L'Art Grec au Musee Saint-Raymond, Catalogue raisonne d'une partie de la collection (Toulouse 1993). **VIAN 1951** F. Vian, Repertoire des Gigantomachies. Figurées dans l'Art Grec et Romain (Paris 1951). VIAN 1952 F. Vian, La Guerre des Géants: Le Mythe avant l'Epoque Hellénistique (Paris 1952). VIAN 1988 LIMC IV 1 (1988) 191-270 s.v. Gigantes (F. Vian). VORSTER 1993 C. Vorster, Römische Skulpturen des späten Hellenismus und der Kaiserzeit 1. Werke nach Vorlagen und Bildformeln des 5. und 4. Jahrhunderts v. Chr., Monumenta artis Romanae 22 (Mainz 1993). Vos 1978 CVA Leiden (2).

**WAELE 1997** J. de Waele, The Temples of Athena Nike on the Acropolis of Athens. Ancient Measurements and Design, Pharos 5, 1997, 27-48. **WAELE 1998** J. de Waele, Der klassische Tempel in Athen. Hephaisteion und Poseidontempel, BaBesch 73, 1998, 83-94. H. J. Walker, Theseus and Athens (New York 1995). **WALKER 1995 WALTER 1980** H. Walter, Zur Rekonstruktion des Parthenon-Ostgiebels, in: N. M. Konteleon, Stele. Tomos Eis Mnemen Nikolau Kontoleontos (Athen 1980) 448-462. WAYWELL 1984 G. B. Waywell, The Treatment of Landscape Elements in the Sculptures of the Parthenon, in: E. Berger (Hrsg.), Parthenon-Kongress Basel. Referate und Berichte. 4. bis 8. April 1982 (Mainz 1984) 312-316. **Webster 1972** T. B. L. Webster, Potter and Patron in Classical Athens (London 1972). **WEGNER 1932** M. Wegner, Peplosstatue aus dem Ostgiebel des Parthenon, AM 57, 1932, 92-101. **WEGNER 1986** M. Wegner, Die Wagenlenkerin der Athena aus dem Westgiebel des Parthenon, AM 101, 1986, 149-152. WEIDAUER 1985 L. Weidauer, Eumolpos und Athen. Eine ikonographische Studie, AA 1985, 203-207. WEIDAUER - KRAUSKOPF 1992 L. Weidauer - I. Krauskopf, Urkönige in Athen und ,Kekrops'-Eleusis. Neues zur Gruppe des Parthenonwestgiebels, JdI 107, 1992, 1-16. **WEILL 1959** N. Weill, Céramique Thasienne a Figures Noires, BCH 83, 1959, 430-454. **WEILL 1985** N. Weill, Images d'Artémis á l'Artémision de Thasos, in: Eidolopoiia. Actes du colloque sur les problèmes de l'image dans le monde méditerranéen classique (Rom 1985) 137-147. WERNICKE 1894 RE 1 (1894) 952-956 s. v. Aigeus (K. Wernicke). WERNICKE 1899 RE 3 (1899) 1080-1083 s. v. Butes (K. Wernicke). WESENBERG 1981 B. Wesenberg, Zur Baugeschichte des Niketempels, JdI 96, 1981, 28-54.

WETZEL 1996 H. Wetzel, Das Hephaisteion in Athen und seine

Umgebung. Studien zur Funktion eines Peripteros im 5. Jh. v. Chr., in: F. Bubenheimer (Hrsg.), Kult und Funktion griechischer Heiligtümer in archaischer und klassischer

Zeit, Schriften des DarV XV (Mainz 1996) 31-43.

WILLIAMS 1983 D. Williams, Sophilos in the British Museum, in: Greek

Vases in the J. Paul Getty Museum 1 (Malibu 1983) 9-34.

WINDEKENS 1960 A.J. van Windekens, Sur l'Origine du Nom de Poseidon –

BetrNamF 11, 1960, 253-255.

WÜST 1954 RE 22 (1954) 446-557 s.v. Poseidon (E. Wüst).

WÜST 1968 E. Wüst, Der Ring des Minos. Zur Mythenbehandlung bei

Bakchylides, Hermes 96, 1968, 527-538.

WYATT – EDMONSON 1984 W. F. Wyatt Jr. – C. N. Edmonson, The Ceiling of the

Hephaisteion, AJA 88, 1984, 135-167.

WYCHERLEY 1959 R. E. Wycherly, The Temple of Hephaistos, JHS 79, 1959,

153-156.

WYCHERLEY 1978 R. E. Wycherley, The Stones of Athens (Princeton 1978).

YALOURIS 1975 N. Yalouris, Pegasos: The Art of the Legend (Athen

1975).

ZAGDOUN 1989 M.-A. Zagdoun, La Sculputre Archaïsante (Paris 1989).

ZANKER 1965 P. Zanker, Wandel der Hermesgestalt in der attischen

Vasenmalerei (Bonn 1965).

ZEITLIN 1986 F. I. Zeitlin, Configurations of Rape in Greek Myths, in:

S. Tomaselli – R. Porter (Hrsg.), Rape (Oxford 1986).

ZIEHEN 1949 RE 18,2 (1949) 457-493 s. v. Panathenaia (L. Ziehen).

ZWARTE 1996 R. de Zwarte, Der ursprüngliche Entwurf für das

Hephaisteion in Athen. Eine modulare architektonische Komposition des 5. Jh. v. Chr., BaBesch 71, 1996, 95-

102.

#### Internetseiten

Beazley Archiv URL: https://www.beazley.ox.ac.uk/index.htm

#### VERWENDETE DEUTSCHE ÜBERSETZUNGEN

Sophokles. Antigone – König Oidipus – Oidipus auf Kolonos. Drei Tragödien übertragen und erläutert von BUSCHOR 1979

Ernst Buschor (München, Zürich 1979).

**MEYER 1954** Pausanias. Beschreibung Griechenland. Neu übersetzt und

mit einer Einleitung und erklärenden Anmerkungen von

Ernst Meyer (Zürich 1954).

# 8 Tafelteil



Abb. 1. **P1** 



Abb. 2. **P3** 



Abb. 3. **P4** 









Abb. 3. **A5** 



Abb. 4. **A6** 



Abb. 5. A7



Abb. 1. **A14** 



Abb. 3. **A16** 





Abb. 2. A15



Abb. 1. **AT1** 



Abb. 2. **AT2** 



Abb. 3. **AT3** 

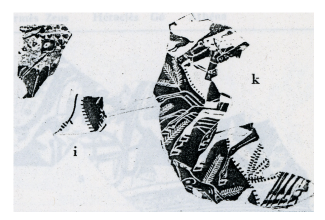


Abb. 1. **G1** 



Abb. 2. **G3** 

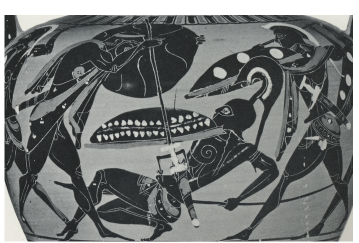


Abb. 3. **G9** 

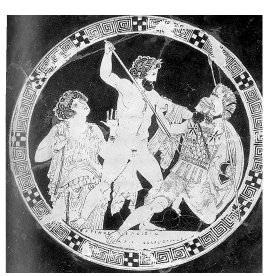


Abb. 4. G10



Abb. 5. **G16** 

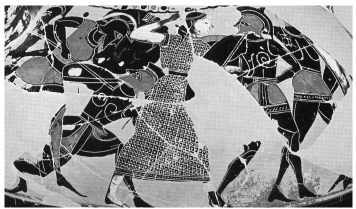


Abb. 6. **G17** 

# Taf. VI

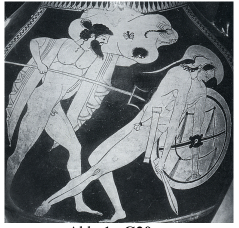






Abb. 2. **G22** 

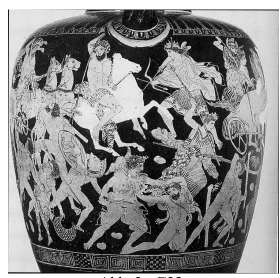


Abb. 3. **G23** 



Abb. 4. **AP1** 



Abb. 5. AP2

## Taf. VII



Abb. 1. **AP5** 



Abb. 2. **AP7** 



Abb. 3. **AP9** 



Abb. 5. **AP15** 



Abb. 4 AP13



Abb. 1. **APO1** 



Abb. 2. APO2



Abb. 3. TH8



Abb. 4. TH10

# Taf. IX



Abb. 1. **H2** 



Abb. 2. **H3** 

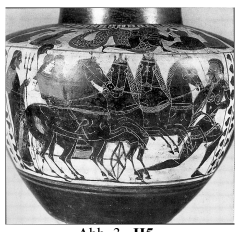


Abb. 3. **H5** 



Abb. 4. **H6** 

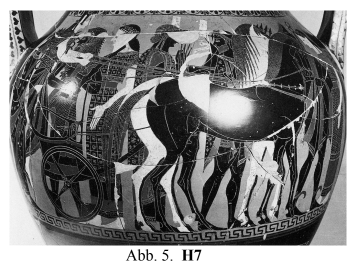








Abb. 2. H11







© Copyright Paris, Muse dintentive.

Downloaded by Guest Database Weer on 28401/200908-53-54

From IP Address:62.178.197.249

Licence Plate 11 UK 10078086

This image is not for publification. In its registered & fingerprinted.

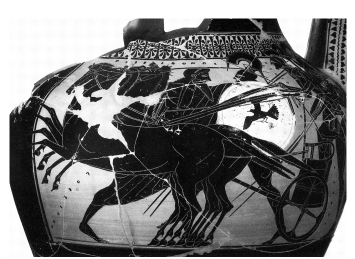
Abb. 4. H18







Abb. 1. **TT1** 





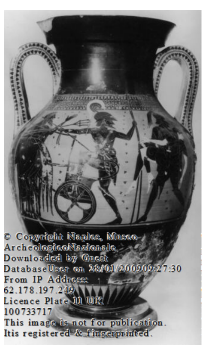


Abb. 5. **TT5** 



Abb. 3. **TT3** 







Abb. 3. T4



Abb. 2. **T3** 



Abb. 4. **T5** 



Abb. 5. **T7** 



Abb. 1. **TP1** 

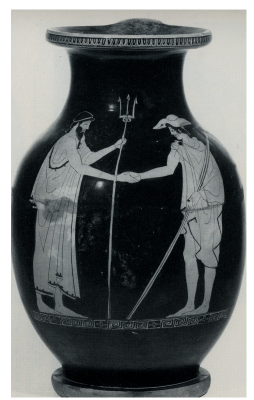


Abb. 2. **TP3** 



Abb. 3. **TP5** 

## Taf. XIV



Abb. 1. **NA2** 



Abb. 2. **NA4** 



Abb. 3. NA10



Abb. 4. **NA12** 



Abb. 5. NA20



Abb. 6. NA23

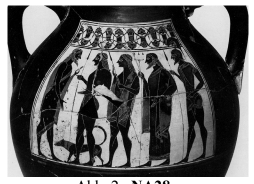




Abb. 2. **NA28** 

Abb. 1. **NA27** 



Abb. 3. NA31



Abb. 4. NK1



Abb. 5. NK2

## Taf. XVI





Abb. 2. **NK6** 



Abb. 3. **NK14** 

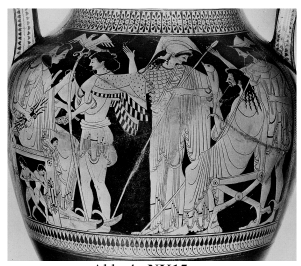


Abb. 4. NK15

#### Taf. XVII

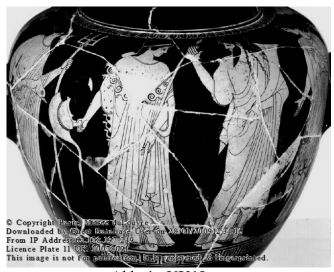


Abb. 1. NK19



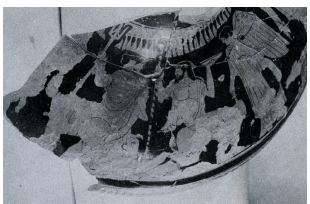


Abb. 2. NK21

Abb. 3. **NK24** 



Abb. 4. NK26

# Taf. XVIII







Abb. 2. AM3



Abb. 3. **AM6** 



Abb. 5. AM10





Abb. 4. AM9



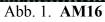




Abb. 2. AM17



Abb. 3. AI1



Abb. 4. **AI3** 



Abb. 5. **AI4** 

## Taf. XX

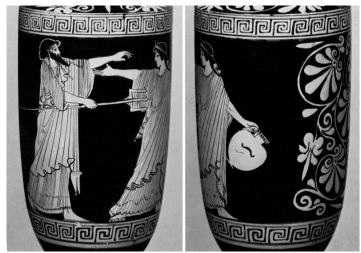


Abb. 1. **AY1** 



Abb. 2. AY5



Abb. 4. **AY8** 



Abb. 3. **AY6** 



Abb. 1. **AY12** 

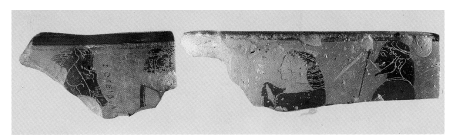


Abb. 2. **AH2** 



Abb. 3. **AH1** 

# Taf. XXII



Abb. 1. **S1** 





Abb. 1. Parthenon: Ostmetope XIV (nach BERGER 1986, Taf. 70)



Abb. 2. Parthenon: Ostmetope VI (nach Brommer 1967, Taf. 53)

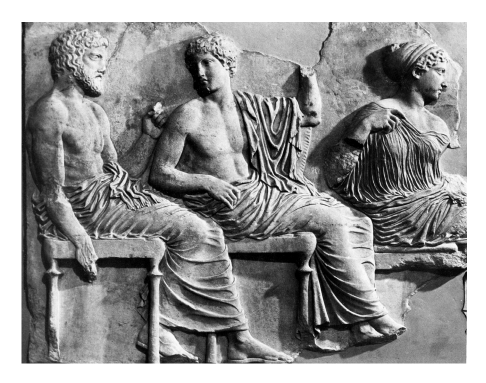


Abb. 1. Parthenon: Ostfries; Figur Ost 38 (nach Brommer 1977, Taf. 178)





Abb. 2. 3. Parthenon: Ostgiebel; Torso H (nach Brommer 1963, Taf. 43; 44)

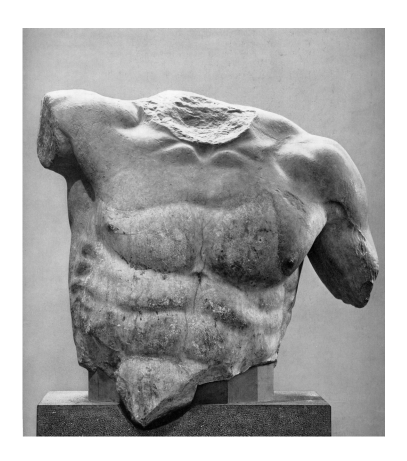


Abb. 1. 2. Parthenon: Westgiebel; Figur M I (nach Brommer 1963, Taf. 103; 105)



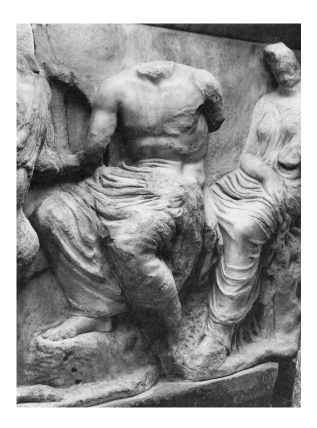


Abb. 1. Hephaisteion: Ostfries; Figur 22 (nach DÖRIG 1985, Taf. 53)

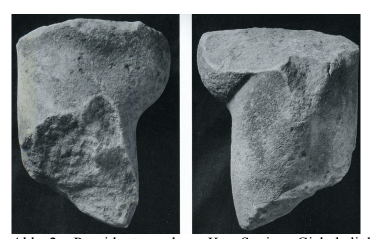


Abb. 2. Poseidontempel am Kap Sunion: Giebel; linker Oberschenkel (nach DELIVORRIAS 1974, Taf. 23b. c)

Abb. 3. Poseidontempel am Kap Sunion: Giebel; Fußfragment (nach Delivorrias 1974, Taf. 24a. b. d)









Athena-Nike-Tempel: Ostfries; Figur 13 (nach LIMC VII Poseidon 137 mit Abb.)

#### Lebenslauf

Am 23. Mai 1984 in Würzburg, Bayern/Deutschland, geboren. Römisch-katholisch.

1990-1994 Goethe-Grundschule Würzburg, 1994-2003 Matthias-Grünewald-Gymnasium Würzburg. Reifeprüfung (Abitur) am 27. Juni 2003 mit der Endnote 1,8 bestanden.

Von Oktober 2003 bis Juli 2005 Magisterstudiengang der Klassischen Archäologie mit den Nebenfächern Geschichte und Volkskunde an der Julius-Maximilians-Universität in Würzburg. Am 16. Februar 2005 Absolvierung der akademischen Zwischenprüfung im Fach Klassische Archäologie. Am 20. Juli 2005 Absolvierung der akademischen Zwischenprüfung im Fach Geschichte. Januar – Juli 2005 Studentische Hilfskraft an der Antikenabteilung des Martin von Wagner Museums der Universität Würzburg (Verantwortung für Fotobestellungen, die Inventarisierung von Büchern und Fotos und die Anlegung von Karteikarten und Vitrinenbeschriftungen sowie Tätigkeiten in der Öffentlichkeitsarbeit).

Seit Oktober 2005 Diplomstudiengang der Klassischen Archäologie an der Universität Wien mit den freien Wahlfächern Alte Geschichte und Publizistik. Studienschwerpunkte sind die römische sowie griechische Archäologie mit besonderem Interesse an der griechischen Ikonographie. Oktober 2005 – Juli 2006 Mitarbeit sowohl an der Konzeption als auch an dem Katalog der Ausstellung "Stadion, Siege, Skandale. Sport im Wandel der Zeiten" der Universität Wien anlässlich des 11. Internationalen CESH-Kongresses. März 2007 Publikation der Artikel "Siegreiche Athleten in der Antike" und "Preise bei den Wettkämpfen in der Antike" in der Online-Zeitschrift *Forum Archaeologiae* (Ausgabe 42/III/2007).

1. Diplomprüfung am 16. März 2006 mit Auszeichnung bestanden.